**История Церкви**

**Занятие 2: Собрание святых и защита веры**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

#####  Писания, поклонение и руководство в Ранней Церкви

### ***ВСТУПЛЕНИЕ***

В письме римскому императору Траяну, губернатор по имени Плиний Младший описал обычаи ранних христиан в начале второго века:

“Обычно они собирались в определенный день до рассвета и пели гимны Христу как своему Богу и торжественной клялись не совершать никаких злых деяний, но воздерживались от всякого рода мошенничества, воровства и прелюбодеяния, никогда не нарушали данного слова или доверия со стороны других.”[[1]](#footnote-1)

Как происходило становление христианских богослужений в самом начале? И куда церковь обращалась, когда нуждалась в совете или руководстве? В то время, когда церковь росла и испытывала гонения, которые мы рассматривали на прошлой неделе, ранние христиане столкнулись с двумя проблемами. Во-первых, им нужно было организовывать свои собственные собрания, которые бы воздали славу Богу, поддерживали единство тела и отделяли христианство от других религий того времени. Во-вторых, им нужно было защищать веру от многих богословских и философских нападок, как внутри, так и извне.

На этом занятии мы рассмотрим характер ранних христианских богослужений, каким образом проводились церковные установления крещения и причастия, как формировался канон Писания и становление церковного руководства.

Это были тяжелые времена для церкви. Истина смешивалась с заблуждениями, гонения с ростом, разделения с единством. Несмотря на это, тема сегодняшнего занятия - верность Бога. Посреди этих трудностей и смуты Господь провозглашал Своё слово и хранил Свой народ.

***СОБРАНИЯ РАННИХ ХРИСТИАН***

Вы когда-нибудь задумывались, откуда появился порядок наших богослужений? Крещение, Вечеря Господня, сбор приношений, песнопение и проповедь предписаны Писанием - и все это практиковалось ранними христианами. После того, как Иисус вознесся на небеса, христиане начали собираться вместе для учения и хвалы. В течение самых первых десятилетий многие верующие по-прежнему поклонялись в Храме и соблюдали Субботу. Кроме того, Библия указывает, что христиане также начали собираться в частных домах, как например Прискилла и Акила в Римлянам 16:3-5. Многие из этих встреч, скорее всего, проводились в тайне, особенно во время интенсивных гонений. Только в конце второго и начале третьего столетий появились отдельные здания для церковных собраний.

Христиане встречались в первый день недели. Это, конечно, было празднованием того, что на следующий день после иудейской субботы Иисус воскрес из мертвых. В течение нескольких лет этот первый день недели стали называть «День Господа». Ранние христиане вполне осознавали свои связи с иудаизмом. В результате их поклонение, по крайне мере в первые годы, было сформировано по образцу знакомого для них поклонения в синагогах.

***КРЕЩЕНИЕ***

Ранние христиане соблюдали два установления, которые заповедал Господь Иисус - крещение и вечеря Господня.

Церковь относилась к крещению очень серьезно, зачастую требуя серьезного изучения и подготовки, прежде чем верующий мог креститься и обычным требованием было присутствие старейшины или епископа. Иногда период между исповеданием веры и крещением занимал до двух лет. Это, по-видимому, было отчасти потому, что церковь очень сильно отличалась от окружающего ее общества. Ранним христианам, которые жили посреди враждебно настроенного мира, нужно было сохранить свою веру и свои собрания чистыми и стараться, чтобы все новые члены ясно понимали Евангелие и посвящали себя церкви.

**Дидахе** - руководство, описывающее традиции в церкви с начала второго века. Хотя этот текст не является богодухновенным, как Писание, он содержит полезную информацию о жизни ранней церкви. При крещении он дает следующие наставления:

А что касается крещения, крестите так: преподав наперед все это вышесказанное, крестите во имя Отца и Сына и Святого Духа в живой воде. Если же нет живой воды, окрести в иной воде, а если не можешь в холодной, (окрести) в теплой. Если же нет ни той, ни другой, то возлей воду на голову трижды во имя Отца и Сына и Святого Духа. А пред крещением пусть постятся крещающий и крещаемый и, если могут, некоторые другие, крещаемому же повели поститься наперед один или два дня.”[[2]](#footnote-2)

Два аспекта крещения, по-видимому, разделили раннюю Церковь: следует ли крестить младенцев, и является ли крещение возрождающим. Первое записанное упоминание о крещении младенцев относится к примерно 200 году н.э. и принадлежит перу Тертуллиана, когда он *осуждает* практику крещения младенцев. Около 250 года другие церковные лидеры писали в защиту такой практики, и она стала более распространенной в четвертом и пятом веках. Что касается того, что совершается в крещении, некоторые ранние церковные лидеры считали, что крещение имеет спасительные или возрождающие качества, то есть фактически устраняет грех и приносит спасение. Другие придерживались более библейского взгляда, что крещение служит внешним признаком и печатью внутренней реальности: веры во Христа.

***ВЕЧЕРЯ ГОСПОДНЯ***

Ранняя церковь также проводила вечерю Господню или причастие. Один из отцов ранней церкви, Иустин Мученик, написал около 150 года свою первую апологию, в которой подробно рассказывает о ранних христианских собраниях. Иустин пишет:

По окончании молитв мы приветствуем друг друга лобзанием. Потом к предстоятелю братии приносятся хлеб и чаша воды и вина: он, взявши это, воссылает именем Сына и Духа Святого хвалу и славу Отцу всего и подробно совершает благодарение за то, что Он удостоил нас этого. После того, как он совершит молитвы и благодарение, весь присутствующий народ отвечает: аминь… После благодарения предстоятеля и возглашения всего народа, так называемые у нас диаконы дают каждому из присутствующих приобщаться хлеба, над которым совершено благодарение, и вина и воды, и относят к тем, которые отсутствуют.”[[3]](#footnote-3)

В большинстве случаев первая часть собрания была доступна для всех, когда читались Писания, произносились молитвы, песнопения и назидания. Вторая часть собрания, которая включала Вечерю Господню, была доступна только для верующих во Христа, которые приняли крещение.

Это заслуживает нашего внимания. Церковные установления укрепляют не только нашу веру во Христа и наше единство с другими верующими сегодня, но и с вселенской Церковью на протяжении веков. Когда мы принимаем крещение или принимаем участие в евхаристии, мы присоединяемся к вере миллионов христиан, которые жили до нас, и исповедуем вместе с ними «Одного Господа, одну веру, одно крещение». [Когда вы будете наблюдать за крещением в конце нашего служения сегодня, обязательно задумайтесь о Божьей верности не только в жизни тех, кто крестится сегодня, но и о Его верности на протяжении веков.]

***ПРОПОВЕДЬ***

Молитва, пение гимнов и псалмов, и чтение Библии были неотъемлемой частью ранних христианских собраний. Читались Апостольские письма, когда они были в наличии, но до тех пор, пока Новый Завет не начал приобретать определенную форму в середине второго века, большая часть чтения и обучения Священному Писанию проводилась из старых иудейских Писаний (нашего Ветхого Завета). Иустин Мученик (около 150) пишет:

“В так называемый день солнца бывает у нас собрание в одно место всех живущих по городам или селам; и читаются, сколько позволяет время, сказания апостолов или писания пророков. Потом, когда чтец перестанет, предстоятель посредством слова делает наставление и увещание подражать тем прекрасным вещам.”[[4]](#footnote-4)

Качество проповеди было неоднозначным. 2ое послание Климента, вероятно, написанное во 2-м веке, дает нам хорошее представление о ранней христианской проповеди. Она верно отражала Слово Божье, но не была настолько изысканной, какой она станет во время Реформации.

***КАНОН ПИСАНИЙ***

Во многом отношении, наиболее примечательным аспектом развития Канона Писаний является то, насколько рано церковь достигла практического согласия и насколько мало возникало разногласий. Это слово происходит от греческого слова (*kanon*), что означает «правило или стандарт», и христиане описывают этим словом стандартные книги Библии, которые утверждают «правило и авторитет» для нашей веры. Конечно, благодаря своим иудейским корням ранние христиане уже утвердили авторитет Библии, поскольку они рассматривали Иудейские Писания или Ветхий Завет, как Слово Божье. Им нужно было просто решить, какие книги следует добавить к этому канону Ветхого Завета.

Христиане сразу же восприняли писания апостолов, такие как письма Павла, в качестве авторитетных и вдохновленных Богом. Даже в самой Библии, во II Петра 3:16, апостол Петр признает писания Павла как «Писание». Эти послания были широко распространены среди разных церквей в первом и втором столетиях. Ранние христиане также признавали четыре Евангелия, и к концу второго столетия церковь имела в своём распоряжении собрание Новозаветных Писаний, включая Евангелия, Деяния и письма Павла. 1 послание Клемента, написанное около 100 г., к примеру, показывает глубокое знание большинства книг Нового Завета.

***Маркион***

Иногда, чтобы заставить христиан разъяснить и защитить свои убеждения, требуется внешняя угроза или нападки; и канонизация не стала исключением. В середине второго века римский еретик по имени Маркион начал привлекать к себе последователей своим ложным учением, и попытался сформировать другой канон Писания. Маркион, опираясь на философию Платона, считал, что материя было злом, а все духовное - хорошим. Он утверждал, что существовали два разных бога: злой бог Ветхого Завета, который создал этот жалкий мир и был мелочным, суровым и жестоким И добрый бог Нового Завета, который был добрым и любящим, и который послал Иисус на землю (как взрослого человека, а не как младенца), чтобы вернуть христиан в духовный мир. [У кого-нибудь из вас был неверующий друг, который жаловался, что «Бог Ветхого Завета» жестокий, а «Бог Нового Завета» любящий? Опять же, это не ново, и так же неверно сегодня, как и во втором веке.] Неудивительно, что, поскольку Маркион ненавидел Ветхий Завет, он также ненавидел евреев. Поэтому он решил составить свою «библию», и отверг весь Ветхий Завет, а также Матфея, ​​Марка и Иоанна из Нового, поскольку считал, что все эти книги были заражены «еврейством». Он соглашался с истинностью только Евангелия от Луки и писаний Павла.

Ранние христиане справедливо осуждали Маркиона за его ересь. Ириней говорит, что Поликарп назвал его в лицо «первенцем сатаны», а другой отец церкви назвал его «понтийским волком». Но проблемы, связанные с ним и ему подобными (например, монтанистами, которые утверждали, что продолжают получать божественное откровение через своих пророков) заставили церковь составить официальный канон Писания, который она уже использовала на практике. Церковь разработала простой набор стандартов для проверки богодухновенности писания. Такой документ должен был быть написан апостолом или близким другом апостола, он должен быть в согласии с верой и учением, содержащимися в уже признанных письмах апостолов и должен был принят в качестве священного писания в церкви повсеместно.

В то время, как подавляющее большинство книг Нового Завета получили раннее и повсеместное признание, возникло несколько проблем. Псевдо-писания, или «поддельные» писания были распространены в те дни; неизвестный автор пишет письмо или трактат и подписывается именем апостола, чтобы приобрести доверие. Так называемые «евангелия» Фомы, Марии, Варнавы и даже Самого Иисуса ходили по церквам того времени. Некоторым книгам, похоже, было вначале оказано некоторое доверие, но в конце концов, они были отвергнуты. Например, Дидахе, Пастырь Гермы, Апокалипсис Петра и Послание Варнавы не получили одобрения из-за спорных вопросов доктрины или подлинности. Послание Евреям также столкнулось с некоторыми проблемами из-за своего неопределенного авторства, но было принято благодаря его очевидному апостольскому характеру. Также и на книгу Откровений был устремлен испытывающий взгляд за её апокалиптический образ будущего, что настораживало некоторых христиан, любивших Римскую империю.

В то время как многие ранние отцы церкви с начала второго века относили подавляющее большинство новозаветных книг к Писанию, первым письменным документом, который содержит все двадцать семь книг Нового Завета является Пасхальное Послание Афанасия 39, написанное в 367 году.

Тем не менее, по словам известного богослова и исследователя библии Б. Уорфилда, «канон Нового Завета был составлен, когда последняя авторитетная книга была дана какой-либо церкви апостолами, и именно тогда Иоанн написал Апокалипсис [Откровение], около 98 года нашей эры ... мы не должны считать исторические свидетельства, того, что книги медленно переходили от церкви к церкви ... [как] свидетельство того, что медлительность «канонизации» книг зависела от власти или вкусов самой церкви».[[5]](#footnote-5)

Когда вы будете читать Библию сегодня, подумайте об этом. Читайте её с уверенностью, что Бог сказал это, что Он открыл Себя нам в Писании, и что мы читаем ту же Библию, что и первые апостолы Христовой церкви.

**Структура руководства в Ранней Церкви**

Хотя Господь Иисус является главой Своей церкви, Он также утвердил человеческое руководство с самого начала. Павел и другие апостолы были осторожны в назначении служителей в каждой церкви, которую они насаждали. В середине первого века Новый Завет говорит, что церкви имели два рода управления: «дьяконы» и «старейшины» или «смотрители». Дидахе также дает указания руководству церкви. О церковных служителях говорится:

Рукополагайте себе епископов и диаконов, достойных Господа, мужей кротких и несребролюбивых, и истинных, и испытанных, ибо и они исполняют для вас служение пророков и учителей.[[6]](#footnote-6)

Сначала у каждой церкви были свои старейшины или епископы. Однако, поскольку Церковь продолжала расти в третьем веке, епископы не могли справиться с ответственностью за такое множество людей. Вместо этого епископы стали лидерами тысяч людей и, возможно, десятков групп в одном городе. Пресвитеры или священники были поставлены для оказания помощи епископу в его обязанностях.

Все церкви города находились под опекой епископа. В Риме, например, епископ проводил все крещения и лично благословлял весь хлеб и вино для евхаристии, которую пресвитеры затем отправляли в собрания, разбросанные по всему городу. Епископы также несли исключительную ответственность за финансы церквей, что в конечном итоге способствовало разного рода скандалам и злоупотреблениям.

Теоретически все епископы были равны, но на практике, те кто управлял в более крупных городах постепенно оказывали все большее влияние. По понятным причинам, города с развитой торговлей и учебными центрами обладали большей властью. Церковь-прародительница в Иерусалиме занимала такое положение до 70 года н.э., когда она была уничтожена римлянами. Затем центр власти переместился на Запад и выпал на долю церкви в Александрии, Антиохии, Риме и Карфагене. Довольно рано в истории христианства Рим стал передовой церковью в Империи. Политическое величие столицы и традиции мученичества Петра и Павла быстро привели к тому, что Рим был признан величайшей из церквей. Ириней, епископ Лионский, заявил об этом что уже в конце второго века, за 200 лет до того, как главенство этого города было признано официально:

“Необходимо, чтобы каждая церковь соглашалась с этой церковью [Римской церковью] на основании ее выдающейся власти.”[[7]](#footnote-7)

Конечно, это не означает, что влияние Римских епископов 2-го века было огромным и безошибочным настолько, что все последующие за ними епископы автоматически обладали тем же влиянием, но понятно, что семена этого всеобъемлющего первенства были посеяны еще в начале.

Однако превосходство Рима не было бесспорным повсеместно. Хотя формальный раскол между Западом и Востоком, между Римско-Католической Церковью и Восточной Православной Церковью, произойдет только в 11-ом веке, семена этого разделения можно увидеть уже в 2-м веке. Споры о власти смешивались с различиями в стиле и содержании. Например, Виктор I, епископ Рима с 189 по 199 год, угрожал отлучить Восточные церкви в Малой Азии, которые выразили несогласие с ним о дате празднования Пасхи. Даже на ранней стадии Восточная Церковь, делавшая упор на греческий язык и более мистическое понимание веры, стала отходить от Западной Церкви, которая предпочитала латынь и более рациональную веру.

Некоторые из отличий и ошибок, которые мы видели - будь то крещение, или церковное руководство, или споры между Востоком и Западом - поднимают вопросы о том, почему так рано это стало происходить в церкви. Есть несколько причин. Во-первых, помните, что только Христос непогрешим; будучи грешными людьми, все христиане будут совершать ошибки. Мы видим это даже в Новом Завете, когда Павел говорит Галатам в главе 2, как ему пришлось упрекнуть апостола Петра за потенциальное законничество. Во-вторых, ранняя церковь не всегда имела четкое руководство Писания, главным образом из-за очень ограниченного количества экземпляров, ограниченной грамотности, а также из-за того, что все еще велись споры по поводу канона. В-третьих, многие составляющие культуры того времени - интеллектуальные, духовные и моральные - отрицательно влияли на веру. И первые христиане первыми боролись с этими проблемами, которые схожи с проблемами, которые до сих пор стоят перед христианами.

***ОТЦЫ ЦЕРКВИ***

На смену апостолам после их смерти пришли другие лидеры. Из-за огромного влияния, которое они оказали на развитие учения и жизни Церкви, этих людей называли «Отцами». Мы кратко рассмотрим некоторых из них. Тремя из наиболее ранних были Климент, Игнатий и Поликарп, известные как «апостольские отцы», потому что они были наставляемы тем или иным Апостолом.

***КЛИМЕНТ РИМСКИЙ***

Климент Римский, вероятно не являлся прямым последователем апостолов, но он был епископом церкви в Риме в конце первого – начале второго веков. Упомянутый в Филиппийцах Климент, возможно, и был Климент Римский, и Тертуллиан пишет, что тот знал Петра, но это не точно. Возможно, он был непосредственным преемником Павла в Риме, но, скорее всего, он был лишь третьим или четвертым от него по счету. Существует один подлинный отрывок письма - 1 послание Климента к церкви в Коринфе, где он призывает их уважать авторитет своих старейшин, жить в единстве и помнить, что все мы оправданы во Христе:

И мы тоже, будучи призваны Его волей во Христе Иисусе, не оправданы самими собой, ни нашей собственной мудростью, ни пониманием, ни благочестием, ни делами, которые мы совершили в святости сердца; но той верой, через которую, с самого начала, Всемогущий Бог оправдал всех людей; кому слава во веки веков.[[8]](#footnote-8)

***ИГНАТИЙ АНТИОХСКИЙ***

Игнатий был епископом церкви в Антиохии в начале второго века. Вероятно, он знал Иоанна и долго переписывался с Поликарпом, который также был знаком с Иоанном. Римские власти при императоре Траяне схватили Игнатия и привели его в Рим. То немногое, что сохранилось о его жизни, содержится в семи письмах, которые он написал различным церквам во время этого долгого путешествия в Рим к своему мученичеству. Игнатий утверждал, что должен быть только один епископ над каждой церковью, а не множество старейшин, о чем Климент упоминает в своем письме в Коринф.

Игнатий также настаивал на том, чтобы христиане собирались вместе как оплот против греха, что было своего рода эхом того, что мы читаем несколько раз в Евреях:

“Ибо, если вы часто собираетесь вместе, то низлагаются силы сатаны, и единомыслием вашей веры разрушаются гибельные его дела.”[[9]](#footnote-9)

Будучи преисполнен решимости утвердить свою веру через мученическую смерть, по прибытии в Рим и представ перед судом, он попросил церковь не делать ничего, чтобы помешать его казни, которая произошла в 117 году нашей эры, когда он был разодран львами:

Огонь и крест, толпы зверей, рассечения, расторжения, раздробления костей, отсечение членов, сокрушение всего тела, лютые муки диавола придут на меня, — только бы достигнуть мне Христа![[10]](#footnote-10)

***ПОЛИКАРП СМИРНСКИЙ***

Игнатий адресовал одно из своих семи писем другому влиятельному отцу церкви - Поликарпу, епископу церкви в Смирне. Поликарп был учеником апостола Иоанна, и одно из писем, которые Христос повелевает отправить семи церквям в Откровении, адресовано Смирне. Он написал несколько писем, но уцелело лишь его послание к Филиппийцам. История его мученичества, о которой мы читали на предыдущем занятии, была описана его церковью и является одним из ранних рассказов о христианском мученичестве.

***ОТЦЫ АПОЛОГЕТИКИ***

Многие отцы Церкви во втором и третьем столетиях сосредоточились на проблемах мысли и убеждений, стоящих перед христианством. Уверенные в том, что их убеждения могут устоять перед любыми философскими системами, они стали известны как «апологеты» благодаря их усилиям по разъяснению и защите новой веры.

Христианство зародилось в мире, который был одержим идеями и духовными практиками. Описание, которое мы читаем в Деяниях 17:21 Павла в Афинах, вполне может относиться к большей части Средиземноморского мира: «Афиняне же все и живущие [у них] иностранцы ни в чем охотнее не проводили время, как в том, чтобы говорить или слушать что-нибудь новое». Эпикурейцы, стоики, платоники, аристотельцы, гностики, мистики, и еще множество других ароматов философской мысли и религии претендовали на внимание людей.

***ИУСТИН МУЧЕНИК***

Самым выдающимся из этих ранних апологетов был Иустин Мученик, ранний лидер Восточной Церкви. Иустин начинал как языческий философ из Палестины. Однажды, Иустин размышлял на берегу моря, возможно, в Эфесе, когда незнакомец подошел к нему и начал указывать на ошибочность его размышлений, и открыл ему мир древних еврейских пророков и их свидетельства о Христе. Иустин был чрезвычайно одаренным переводчиком Писания и поднял экзегезу на новый уровень – к примеру, именно он сделал сравнение между грехом, пришедшим в мир через Еву, и жизнью, пришедшую в мир через Марию. Пораженный упорством христиан, которые сталкивались с мученичеством, Иустин стал христианином примерно в 132 году. Он немедленно решил доказать истину христианства греческим философам. Сосредоточив внимание на Христе как на «Логосе» или «Слове», о котором мы читаем в Иоанна 1, Иустин утверждал, что Христос воплотил в себе все неполные представления о философии Платона. Иустин заслужил свое имя «Мученик» примерно в 165 году, когда его обезглавили в Риме, вероятно, после того, как он победил языческого философа в дебатах. Сохранилась рукопись этих дебатов.

***АФИНАГОР АФИНСКИЙ***

Еще одним красноречивым апологетом на Востоке был Афинагор Афинский. Хорошо разбиравшийся в языческих философиях, Афинагор отстаивал превосходство христианства, потому что оно было основано на прямом откровении от Бога, а не на предположениях ограниченного человеческого разума. Более того, он считал, что, поскольку языческие боги были созданы по образу человека, они были неполноценными и инфантильными. Только Бог Библии царствовал над всеми, будучи абсолютно мудрым, совершенным, могущественным и благим. Хотя Афинагор много сделал для защиты веры, временами он шел на поводу у греческой мысли, представляя Бога скорее, как философский идеал, вместо живого Господа вселенной.

***ИРИНЕЙ***

Ириней, будучи известным на Западе, учился у Поликарпа и стал епископом церкви в Лионе, в Галлии (Франция) в 177. Ириней в большей части своих сочинений выступал против гностицизма. Гностицизм, являясь группой мистических сект и философским заблуждением, описывал материю как зло, а дух как добро, отрицал создание мира Богом и утверждал, что обладает тайным знанием или «гносисом», необходимым для достижения спасения, часто преднамеренно неверно истолковывая отрывки из Писания:

“хитро подделанною благовидностью они обольщают ум неопытных и пленяют их, искажая изречения Господа и худо истолковывая то, что хорошо сказано; и под предлогом знания совращают многих”[[11]](#footnote-11)

Ириней отвечает на это в своей работе «*Против Ересей*», утверждая апостольскую преемственность - представление о том, что «канон (или правило) истины», который был передан от апостолов и теперь хранится церковью, является единственным ключом к толкованию Писания. Более того, выступая против гностической веры в то, что материя и плоть есть зло, Ириней указывал, что история достигла кульминации тогда, когда Бог принял плоть и жил на земле в лице Иисуса Христа.

***ТЕРТУЛЛИАН***

Тертуллиан, епископ Карфагенский, был первым христианским богословом, который очень много писал на латыни. Тертуллиан был очень красноречивым адвокатом и разработал большую часть языка, который используется в богословии по сей день. Например, Тертуллиан первым использовал слово тринитас или Троица, чтобы описать природу Бога как «одну сущность, три личности». Его шедевром стала Апология, в которой он использовал точные юридические аргументы, чтобы спорить с римскими должностными лицами о том, что к христианству должно относится терпимо. Он также отверг идею о том, что древняя философия может сосуществовать с христианством, в своём труде «Афины или Иерусалим?». Тертуллиан заявил: «Кровь мучеников - это семя христианства», когда он наблюдал как распространяется вера, несмотря на жестокие гонения. Он также проявляет юмор, говоря: «Если Тибр вышел из берегов, а Нил не разлился, или когда нет дождя, все кричат: «Христиан - ко льву». Всех одному льву?» Но этот мудрый и остроумный руководитель церкви совершил ошибку. Около 220 года Тертуллиан присоединился к монтанистам, странной и еретической апокалиптической секте, которая утверждала, что является кульминацией истории. Здесь снова мы должны вспомнить, что даже самые выдающиеся из ранних церковных лидеров не были защищены от грубых ошибок.

***КЛИМЕНТ АЛЕКСАНДРИЙСКИЙ***

Другим восточным отцом, обученным философии, был Климент Александрийский (не путать с Климентом Римским). Под влиянием Иустина Климент также стремился примирить два мира, убедить христиан в мудрости греческой философии и убедить философов в истине христианства. Это побудило его придумать понятие «чистилище», как место для очищения души. Это идея, в конечном итоге, будет принята Римско-католической церковью. Климент воспринимал Писание как нечто более аллегорическое, нежели буквальное, что объясняет некоторые из недостатков его рассуждений. Он служил епископом Александрийским до 202 года, затем был вынужден бежать от гонений, разразившихся в городе.

***ОРИГЕН***

Когда гонения окончательно утихли, Ориген, ученик Климента и заметная фигура в истории церкви, стал епископом. Родившийся в Александрии примерно в 185 году, Ориген оказался блестящим ученым и самым плодотворным церковным писателем того времени, написав более 2000 работ. Он был поистине одним из величайших богословов, которые когда-либо жили. Он написал величайший труд по учению в ранней церкви, огромную работу под названием «Гексапла», которая вмещала шесть параллельных столбцов: древнееврейский текст Ветхого Завета и пять греческих переводов. Он сделал первые попытки представить фундаментальные доктрины христианства в систематическом богословии и предпринял попытки представить истины христианства на языке преобладающей в то время платонической философии. Как и в случае с другими до него, эта греческая философия, к сожалению, привела его в заблуждение, и церковь осудила его за его веру в предсуществование душ, реинкарнацию и всеобщее спасение. Ориген был также известен своим аскетическим образом жизни; он, к примеру, проводил годы, не надевая обувь, питался только хлебом и водой и т. д. Источники, заслуживающие доверия, утверждают, что Ориген также совершил акт самокастрации, когда он слишком буквально истолковал Матфея 19:12. [[12]](#footnote-12) Он умер в 254 году при гонениях императора Деция после того, как его растянули на специальном орудии для пыток.

***КИПРИАН КАРФАГЕНСКИЙ***

Наконец, мы подошли к Киприану, другому видному западному церковнику. Киприан, будучи богатым и влиятельным гражданином Карфагена, стал христианином в 244 году и делал большой акцент на единстве и авторитете Церкви. Он первым описал положение епископа Рима как «кафедру (престол) Петра», связывая апостольскую власть с первенством Рима, что послужило основой для современного папства. Во время гонений Деция он выступал против тех, кто считал, что отрекшимся христианам можно позволить вернуться в церковь, написав свою самую важную работу «О единстве кафолической церкви» для борьбы с этой идеей. «Нет спасения за пределами Церкви», - провозгласил он. Киприан умер мучеником в 258 году н.э.

***ЗАКЛЮЧЕНИЕ***

Христос обещал в Иоанна 14:18: «Я не оставлю вас сиротами». Он дал нам Своё Слово в Писании, Свое тело в Церкви и Свой Дух в крещении и причастии. Однако, как показывают заблуждения и разделения в ранней церкви, мы всегда должны полагаться в своей вере на Христа, а не на других христиан. Тем не менее мы должны осознавать важность всего тела церкви для сохранения библейской истины - и мы должны восхвалять Бога за Его провидение в руководстве Церковью среди подобных трудностей.

1. Плиний младший, Письма x.96.  AD112 [↑](#footnote-ref-1)
2. #  Учение Господа, (переданное) народам через 12 апостолов (Дидахе)

 [↑](#footnote-ref-2)
3. Иустин, Апология I 65-66, 150 г.н.э. [↑](#footnote-ref-3)
4. Иустин Мученик, Первая Апология*,* 67.

 [↑](#footnote-ref-4)
5. Б.Б. Уорфилд, Как формировался канон Новго Завета, 415-416. [↑](#footnote-ref-5)
6. Дидахе, 178. [↑](#footnote-ref-6)
7. История Христианства*, том 1*, p.118 [↑](#footnote-ref-7)
8. 1 послание Климента, 32. [↑](#footnote-ref-8)
9. Игнатий, Послание к Ефесянам, 13. [↑](#footnote-ref-9)
10. Игнатий, Послание к Римлянам*,* 5. [↑](#footnote-ref-10)
11. Ириней, Против Ересей, Книга 1 [↑](#footnote-ref-11)
12. Матфея 19:12: “ибо есть скопцы, которые из чрева матернего родились так; и есть скопцы, которые оскоплены от людей; и есть скопцы, которые сделали сами себя скопцами для Царства Небесного. Кто может вместить, да вместит." [↑](#footnote-ref-12)