****

**История Церкви**

**Базовый семинар**

**Занятие 1: Ранняя Церковь: начало и гонения**

*\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_*

*­­­­­­­*

*“…В те дни произошло великое гонение на церковь в Иерусалиме; и все, кроме Апостолов, рассеялись по разным местам Иудеи и Самарии… Между тем рассеявшиеся ходили и благовествовали слово.”* Деяния Апостолов 8:1,4

**Вступление: Какова история Церкви и почему она важна?**

Быть христианином значит быть частью истории. И возрастать как христианин - значит хорошо знать историю. Это не означает, что каждый христианин с удовольствием исследует старые документы в ветхих архивах или читает последний исторический бестселлер, выпущенный Университетом Оксфорда. Скорее это означает, что христианство не является абстрактной религией или спекулятивной философией, а является религией исторических фактов. Она, помимо прочего, содержит факты о событиях, которые происходили во времени и пространстве. Христианство также преподает некоторые вечные истины (существование Бога, его атрибуты и тринитарную природу и т. д.), но ее основной взгляд сосредоточен на таких исторических событиях, как воплощения Иисуса, его смерть и воскресение. Поэтому христианин лично связан с историей.

Но часто мы склонны либо принижать важность истории, либо слишком дорожить историей как таковой.

Вот как Карл Трумен описывает эти две тенденции:

 «*Идолопоклонство всему новому и оригинальному, с неуместным неуважением к чему-либо традиционному; или ностальгия по прошлому, которая представляет собой не что иное, как идолопоклонство старому и традиционному. Оба состояния оказывают ослабляющее действие: первое превращает церковь в свободно плавающий анархический субъект, который обречен на то, чтобы изобретать христианство заново каждое воскресенье и склонен к тому, чтобы быть сверженным и захваченным любым харизматическим (не в богословском смысле!) лидером или группой, которая заботится о том, чтобы поупражняться в силе, а второе приковывает церковь к прошлому, поскольку ее руководители заботятся о том, чтобы записать это прошлое и, следовательно, неспособны критически участвовать в ее собственной традиции»*.[[1]](#footnote-1)

Как говорит доктор Трумэн, история важна. Как вы думаете, каковы будут последствия, если христиане станут пренебрегать историей? Вот лишь некоторые из них, о которых подумалось мне: мутная экклесиология; разобщенность по мелочам; путаница в миссии; принятие культурных ценностей; неряшливое богословие; слабые основания; ересь.

Я приведу несколько причин, по которым я считаю, что мы, как христиане, должны уделять внимание церковной истории.

Во-первых, Бог повелевает нам знать прошлое. В Ветхом Завете народу Божьему говорится помнить о Его верности им в прошлом: особый завет с ними, выход из Египта, сокрушение их врагов раз за разом. Мы видим, что закономерность повторяется: у израильтян все получалось гораздо лучше, когда они помнили; когда они забывали, они терпели неудачи. Именно поэтому Бог повелел им возводить памятники и проводить ежегодные церемонии: Он хотел, чтобы они помнили, что Он сделал для них. Мы больше не строим памятники, но некоторые из наших действий в поместной церкви (крещение и вечеря Господня) напоминают нам о Божьей верности и благодати. Поэтому мы должны помнить прошлое.

Во-вторых, Евангелием мы были приняты в семью, которая охватывает расы, культуры, границы и даже время. Поэтому нам полезно регулярно вспоминать семейную историю. История Церкви предоставляет нам множество примеров наших братьев и сестер из всех слоев общества и различного происхождения, которые трудились, чтобы нести свою веру в мир, в котором они живут.

В-третьих, Экклесиаст напоминает нам: «*нет ничего нового под солнцем*». (Екк 1: 9). Мы, непременно, увидим, что на протяжении истории повторяются многие из тех же самых разногласий и ересей. Они могут возникать в разное время и каждый раз по-разному, но, тот кто изучает историю, лучше подготовлен к решению этих проблем и может дать четкие ответы.

И, наконец, история призвана смирять нас, вдохновлять и подготавливать нас для благовестия. Я молюсь, чтобы этот курс послужил источником смирения для нас, поскольку мы напоминаем себе, что мы не существуем в изоляции наших нынешних обстоятельств, но можем научиться многому, воспоминая прошлое. И я молюсь о том, чтобы нас вдохновляла смелость и жертва наших братьев и сестер. Пусть их примеры служат нам напоминанием о Евангелии.

Как вы думаете, по каким еще причинам христиане должны уделять внимание истории?

Я думаю, мы должны выделить несколько моментов, касающихся этого и последующих двенадцати занятий. Во-первых, мы не будем говорить об истории мирового христианства. У нас просто на это не хватит времени. Но я бы очень рекомендовал вам изучить рост и распространение христианства в тех областях, которые не войдут в наши занятия. Во-вторых, то, что мы будем рассматривать, адаптировано для нас. Мы пытаемся сфокусироваться на нашем богословии и традициях в общем потоке христианства начиная с первого века. Поэтому мы будем останавливаться на том, что важно для нас, как поместной церкви.

**Обстоятельства раннего христианства**

***Иудаизм***

Христианство возникло во многом как ответвление иудаизма, и христиане вполне осознавали свои корни, уходящие в древнюю религию. Они верили в те же Писания и даже утверждали, что поклоняются тому же Богу, Яхве, который сотворил и управлял миром. Иисус Христос вырос в еврейской семье и был иудеем в Своим учениях и обычаях. Многие из ранних христиан продолжали поклоняться в храме, соблюдали еврейскую субботу и думали о себе как о «хороших евреях», которые при этом еще считали Иисуса Мессией.

Некоторое время христианство существовало в относительном покое при правлении Рима из-за официального покровительства, которое была предоставлена ​​иудаизму, поскольку новая религия была похожа на небольшую секту внутри старой религии. Однако, как мы видим в книге Деяний, «Последователи Иисуса», как их называли, сталкивались с значительной оппозицией со стороны иудейской правящей верхушки. И, как говорит историк Марк Нолл, разрушение Иерусалима в 70 г. н.э. является первым крупным поворотным моментом в истории церкви, потому что именно тогда церковь была вытеснена из-под безопасного покрова иудаизма.

***Римская Империя***

Иисус родился в земле, управляемой Римской империей. На протяжении первого (0-99) и второго (100-199) веков н.э. римские императоры распространили свое господство над обширным царством, которое простиралось от Британии до Сахары, от Испании до Ирака. Империя занимала территорию примерно в 5000 км с востока на запад и, по оценкам историков, в ней насчитывалось около 50 миллионов человек. К началу второго столетия Рим был единственной мировой сверхдержавой, и его правление выпало на середину двухсотлетнего периода, известного как «Пакс Романа» («Римский мир»), когда практически не было международных войн.

Хотя у Рима не было внешних врагов, у него были внутренние проблемы. Христос родился в Римской империи, испытывающей в то время значительные потрясения. Местные мятежи против римского правления вспыхивали регулярно, особенно среди евреев. Римские лидеры, усердно старались удержать свою власть и постоянно следили за возможной угрозой их контролю.

Официальная государственная религия империи поклонялась пантеону непредсказуемых божеств, число которых постоянно росло и которые якобы управляли силами природы. Когда Рим завоевывал новую территорию, он обычно включал местных богов в свою имперскую религию. По мере того, как власть и известность империи росла, официальная религия стала поклоняться самому императору. Цель всей религиозной преданности, в глазах римских властей, состояла в том, чтобы сохранить гражданское единство и обрести божественное расположение. Более подробнее мы поговорим об этом через пару минут.

***Греческая философия и религии***

Кроме того, новые философии и школы мысли способствовали популярной религиозной атмосфере, которой не было в Империи в течение уже некоторого времени. Многие религии, кроме христианства, возникали и, как правило, исчезали в этот период. Эллинистические философии и «Тайные религии», как их называли, были широко распространены в III веке среди тех, кто искал ответы, которые приносили больше интеллектуального и духовного удовлетворения, чем могли предложить официальные культы.

**Распространение христианства**

Римская империя была тем местом, где христианство нашло большее распространение. Мы видим в Книге Деяний христианское Евангелие, распространяющееся из Иерусалима во всему Восточному Средиземноморью и оказавшееся в конце книги в Риме в начале 60-х годов нашей эры. Сто лет спустя, примерно в 150 году нашей эры, имеются сообщения о христианах, разбросанных по всей Империи, в том числе во всех римских провинциях в восточной части Средиземного моря, по всей Северной Африке и даже на территории современной Франции. Христианство также распространилось за пределы империи в Индию и, возможно, даже на юг, достигнув Эфиопии. [**См. карты**]

Один бесстрашный писатель даже писал императору в 150 году следующее:

" *мы заполнили все, принадлежащее вам - города, крепости, свободные города, сами лагеря, дворец, сенат, форум. Мы оставляем [пустыми] только [языческие] храмы.*”[[2]](#footnote-2)

Люди из всех слоев общества принимали новую веру. Большинство ранних христиан жили в городских районах, и большинство из них были представителями среднего класса, хотя были верующие и среди людей из низших и высших классов. Многие были евреями эллинистической направленности, хотя новообращенные имели совершенно разнообразные этнические и религиозные корни.

Послание о смерти и воскресении Иисуса Христа провозглашалось в то время, когда созрела атмосфера для быстрого распространения и ассимиляции его в римскую культуру. С завоеваниями Александра Македонского греческий язык стал общепринятым для Средиземноморья. Таким образом, языковых барьеров не существовало, и послание Христа быстро переходило из уст в уста, а также с помощью письменности. Кроме этого, евреи были разбросаны по всей империи. Мы читаем, что Павел идет прямиком в еврейские синагоги в каждом городе, который он посещал, чтобы провозгласить послание воскресшего Христа. Инфраструктура империи была беспрецедентной. Система дорог опутывала многие земли и правительство защищало путешественников от бандитов и других возможных опасностей. Империя прорезала обширные торговые пути как внутри своих границ, так и за ее пределами; они принесли большую пользу для проникновения в Европу и Азию. Не затрагивая цели самих гонений на христиан, их периодическое возникновение часто способствовало распространению Евангелия. Как мы читаем в Деяниях 8: 1-4, когда начались гонения со стороны иудеев, христиане в Иерусалиме рассеялись по всему региону, захватив весть о Христе с собой.

Почему люди становились христианами? В богословском смысле мы знаем, что спасение является суверенным актом божественной благодати. С человеческой точки зрения, однако, мы можем напрячь свое историческое воображение, чтобы рассмотреть, как эта новая странная вера, впервые появившись, привлекла новых верующих. Пожалуйста, относитесь к этому с определённой долей скептицизма, ведь все это основано на преданиях и рассказах первого и второго веков.

[Иллюстрация: личное свидетельство - это не просто «Божья благодать»…посредством человеческого взаимодействия]

Во-первых, христианская благотворительность очень привлекала людей. Христиане стали известны благодаря своей доброте, гостеприимству и щедрости к нуждающимся. Во-вторых, в отличие от жесткой социальной иерархии Римской империи христиане одинаково относились ко всем и представляли из себя сообщество, разрушавшее социальные барьеры. В-третьих, христиане ценили всех людей индивидуально. В то время как Рим возносил гражданское единство, превратив отдельного человека в подчиненного имперскому культу, христианство утверждало достоинство и ценность каждого человека. В-четвертых, христианство обещало победу добра над злом. Многие римляне верили в злых духов, и эта новая вера, казалось, обеспечивала защиту от всего демонического. В связи с этим, пятая причина привлекательности христианства заключалась в ее обещаниях избавления от смерти, и вечной жизни. И наконец, по мере усиления гонений на христиан, дерзновенное и преданное свидетельство многих верующих, перед лицом пыток и смерти, невозможно было игнорировать. Что-то в этой вере должно быть настоящим, рассуждали люди; зачем еще этим христианам умирать за это?

**Гонения и мученичество**

Рост часто происходил в разгар неимоверных страданий. На протяжении первых 300 лет христианской истории многочисленные гонения поднимались против христиан, и это часто заканчивалось для многих смертью. Эти преследования не всегда охватывали всю империю, хотя некоторые из последних были именно такими; большинство из них возникали локально и были навязаны провинциальными чиновниками. Однако они были жестокими, и тысячи христиан были подвергнуты пыткам и казнены чудовищным образом.

Мы видим это в Новом Завете, начиная с мученической смерти Стефана до тюремного заключения Петра и Павла, а также в увещеваниях Петра в его первом послании, адресованном верующим, страдающим от гонений при Нероне (60-е годы). Действительно, практически для всех апостолов гонения были скорее правилом, чем исключением, поскольку предание говорит нам, что они разделили общую судьбу мученичества. Многие из этих рассказов вполне могут быть правдой. Однако к ним следует относиться с некоторым скептицизмом, так как ко второму столетию церкви в разных городах начали претендовать на апостольское происхождение и указывали на апостола-мученика в качестве своего основателя. Это также указывает на то, что многие ранние христиане придавали большое значение гонениям и оказывали почтение к тем, кто пострадал. Имея это в виду, посмотрите на судьбу Апостолов. И если вы или те люди, которых знаете, интересуетесь, был ли Иисус просто мистификацией, подумайте, что те, кто знал Его лучше всего, были готовы умереть за то, кем они считали Его.

[Включить в распечатку - Книгу Мучеников Джона Фокса и Историю Церкви Евсевия].

* Павел был брошен в тюрьму при Нероне, затем обезглавлен в Риме
* Иаков, брат Иоанна, был обезглавлен Иродом (Деян. 12: 2)
* Фома дошел до Индии, где был «убит дротиком» (стрелой?)
* Симон Петр был распят (по словам Джерома) вниз головой в Риме при Нероне
* Симон Зилот, проповедавший по всей Африке, был также распят
* Марк основал церковь в Египте и был сожжен заживо
* Варфоломей проповедовал в Армении и «после многочисленных гонений он был избит шестами, а затем распят; и после распятия был обезглавлен».
* Андрей благовествовал в Эфиопии, был распят
* Матфей проповедовал в Египте и Эфиопии, пока князь не казнил его,
* Филипп служил в Греции, был «распят и забит камнями до смерти»
* Иаков, брат Иисуса, был избит до смерти фарисеями и саддукеями
* Иоанн апостол был сослан на остров Патмос, а затем умер своей смертью

{Дополнительные сведения о гонениях: не общие, а локальные; не охота на ведьм, а столкновения с законом / доносы соседей ... мир был «богом» в Империи}

Раннее и наиболее известное гонение начались при Нероне. [ПРИМЕЧАНИЕ: в распечатке есть список гонений] В 64 году н.э. огромный пожар охватил Рим. Многие люди в городе, вероятно, имея на то основания, обвинили Нерона в этой трагедии. Римский историк Тацит пишет о реакции императора:

“ *И вот Нерон, чтобы побороть слухи, приискал виноватых и предал изощреннейшим казням тех, кто своими мерзостями навлек на себя всеобщую ненависть и кого толпа называла христианами. Христа, от имени которого происходит это название, казнил при Тиберии прокуратор Понтий Пилат.*” [[3]](#footnote-3)

Тацит продолжает:

“ *Итак, сначала были схвачены те, кто открыто признавал себя принадлежащими к этой секте, а затем по их указаниям и великое множество прочих, изобличенных не столько в злодейском поджоге, сколько в ненависти к роду людскому. Их умерщвление сопровождалось издевательствами, ибо их облачали в шкуры диких зверей, дабы они были растерзаны насмерть собаками, распинали на крестах, или обреченных на смерть, в огне поджигали с наступлением темноты ради ночного освещения. Для этого зрелища Нерон предоставил свои сады.*”[[4]](#footnote-4)

Обратите внимание на обвинение Тацита в «ненависти к роду людскому». Нерон, по всей видимости, преследовал христиан по трем причинам: отчаянное желание отвлечь внимание от великого пожара, широко распространенную враждебность по отношению к христианам, потому что они не поклонялись римским богам и враждебность иудеев к христианам. Что касается второго фактора, связанного с обвинениями Тацита, многие римляне воспринимали христиан как атеистов и анархистов в виду их отказа поклоняться языческим божествам или императорам. Такое упорство возмущало римлян; боги, как они думали, наведут стихийные бедствия, засуху и болезни в знак возмездия за то, что большая часть населения отказывалась им поклоняться. Тертуллиан писал, что каждый раз, когда происходило стихийное бедствие, будь то наводнение или засуха, немедленно поднимался крик: «Христиан львам!» Непонимание христианских традиций привели к еще более диким обвинениям против них. Из-за разговоров христиан о «любви», и потому что даже мужья и жены называли друг друга «братом» и «сестрой», их иногда обвиняли в кровосмешении. А христианское соблюдение Вечери Господней породило многочисленные обвинения в каннибализме.

[Применение: с самого начала христианская вера и традиции мешали господствующей культуре. Разве может быть иначе, когда мы говорим о таких вещах, как: брак - это союз одного мужчины и одной женщины на всю жизнь?]

Что касается Нерона, политические противники свергли его четыре года спустя, и опальный тиран свел счеты с жизнью. Спустя всего два года после этого, в 70 году нашей эры, римские войска подавили еще одно еврейское восстание, уничтожив Храм и Иерусалим. Конечно, это было трагедией, хотя, как указывает один христианский историк, это стало решающим «поворотным моментом» в истории церкви. Христианство окончательно перешло от иудаизма, так как оно утратило последние связи с Храмом и Иерусалимом и стало самостоятельной, отличной от всего остального, верой.

Но гонения не закончились. В 98 г. император Траян начал кампанию против церкви, которая длилась почти два десятилетия. В откровенной переписке между Плинием Младшим, губернатором провинции Вифиния и Траяном, Плиний спросил, заслуживает ли простое упоминание имя «христианин» наказания или только связанные с этим действия. Траян ответил, что христиане должны быть наказаны только в том случае, если они отказываются отречься от своей веры и не «поклоняются нашим богам». Если они отрекутся, их можно освободить. Одно из писем Плиния описывает его практику:

*“Я поступал следующим образом. Я спрашивал их, христиане ли они. Если они признавали это, я задавал этот вопрос второй и третий раз, угрожая смертной казнью. Если они упорствовали, я приговаривал их к смерти, потому что их непреклонное упрямство непременно должно быть наказано. Христиан, которые являлись римскими гражданами я хотел отправить в Рим. Я отпускал тех, кто был готов проклинать Христа - то, что, как говорят, нельзя заставить делать действительных христиан.”*

Некоторые христиане на самом деле отрекались от Христа, и церковь на протяжении столетий страдала от вопросов относительно того, как поступать с отступниками (или «бывшими», которые просили принять их обратно). [Примечание: это было одним из самых продолжительных последствий ранних гонений]

Другой период относительного спокойствия и роста начался примерно с 125 года нашей эры до царствования Маркуса Аврелия (161-180), который призвал к новым гонениям. В течение этих лет многие христиане стали мучениками, в том числе видные церковные лидеры, такие как Поликарп. Евсевий описывает, что, когда проконсул приказал Поликарпу проклясть Христа, он услышал в ответ:

*“В течение восьмидесяти шести лет, - ответил Поликарп, - я был его слугой, и он ничем меня не обидел. Могу ли хулить царя моего, спасшего меня?»*

*«У меня звери», - сказал проконсул. «Я напущу их на тебя, если ты не переменишь мыслей».*

*«Зови, - ответил старик.*

*«Если тебе звери нипочем, - возразил проконсул, - усмирю тебя огнем, если не передумаешь».*

 *Поликарп ответил: «Ты грозишь огнем, который горит свое время и скоро гаснет; а не знаешь ты, что для будущего суда и вечного наказания нечестивцам готов огонь. Зачем медлишь? Делай, что хочешь!'...*

*Проконсул был поражен и послал глашатая встать посреди арены и объявить три раза: «Поликарп признал себя христианином». Затем раздался крик толпы, чтобы заживо сжечь Поликарпа ...*

*Остальное произошло быстрее, чем было сказано. Толпы бросились собирать дрова ... Когда костер был готов ... Поликарп молился: «Отец возлюбленного и прославленного Сына Твоего Иисуса Христа, через Которого мы познали Тебя, Бог Ангелов и Сил, демонов, всякой твари и всех праведных, живущих пред лицом Твоим, славлю Тебя, что Ты удостоил меня в этот день и час в числе мучеников Твоих получить часть в Чаше Христа Твоего, ради воскресения в жизнь вечную души и тела. Аминь.»*

*Когда он вознес «Аминь» и завершил свою молитву, приставленные к костру зажгли огонь, и вспыхнуло великое пламя». [История Церкви Евсевия]*

После этого времени испытаний христиане наслаждались двумя десятилетиями относительного мира, поскольку вера продолжала расти по всей империи. С 197-212 года опять начались гонения. От линчевания в Александрии, до нападений толпы в Риме, до судебных казней в Карфагене, повсюду верующие обнаруживали насколько сурово проверялась их вера.

Гонения ослабли к 235 года, а затем снова стали усиливаться. Ситуация стала особенно тяжелой в 250 году, так как новый император Деций (r.249-251) взошел на трон, желая восстановить былую славу Рима. Чтобы содействовать гражданскому единству, он поручил всем гражданам публично приносить жертвы римским богам. Те, кто был послушен, получили *libelli* или удостоверения, доказывающие, что они выполнили требуемые церемонии. [были найдены удостоверения в Египте в 20 веке] Те, кто отказывался, считались предателями и их строго наказывали. Некоторые христиане избегали жертвоприношений, но тем не менее получали удостоверения от жадных, коррумпированных чиновников. Многие становились отступниками и отрекались от своей веры. Другие спасались бегством. Некоторые верующие сопротивлялись и были казнены. Но Церковь была долго в покое и не была готова к таким преследованиям. Многие из тех, кто все еще исповедовал свою веру, разделились и обратились друг против друга в спорах, чья вера была подлинной, а чья была скомпрометирована. К 251 году один историк пишет, что «средиземноморское христианство, казалось, повсюду лежало в руинах». Это должно предостерегать нас от «романтизирования» гонений или думать, что они всегда только укрепляют и развивают церковь. При Деции гонения почти достигли своей цели - уничтожение церкви.

Прежде, чем он смог продолжить истребление церкви, Деций умер в битве, и гонения стихли на короткое время. Но в 257 году император Валериан возобновил попытки искоренить церковь. Он дал подробные указания, чтобы епископы, пресвитеры и дьяконы были немедленно казнены, а римские сенаторы и военные офицеры, которые были христианами, должны лишиться всех своих заслуг и имущества. Государственные служащие, которые были христианами, должны были стать рабами и отправлены в кандалах на работы в имперских имениях. Некоторые считают, что это гонение было наиболее продолжительным и привело к большему количеству смертей, чем любые предыдущие гонения.

Валериан был взят в плен персами в 260 году, а его сын-преемник даровал относительную свободу вероисповедания, которой церковь наслаждалась в течение следующих 40 лет. За это время церковь росла и множилась, пронизывая все уровни римского общества и распространяясь по всей Северной Африке, Египту, Сирии и Армении. Христианство достигло такого значительного уровня к 300 году, что Френд пишет: «Встал вопрос о том, на каких условиях могут взаимодействовать Церковь и Империя, и будет ли договорённость достигнута мирным путем или после одной заключительной кровавой встречи». [Мученичество и гонения в ранней церкви, стр. 325] 23 февраля 303 года император Диоклетиан дал на это свой страшный ответ. Надеясь наложить единый указ для империи касательно границ, армии, денежной единицы и религии, в этот день он издал указ, призванный положить конец христианской угрозе имперскому единству. Первоначально христиан не приговаривали к смерти, а бросали в тюрьмы или отдавали в рабство, а церкви были разрушены, Священные Писания сожжены. Но в следующем году Диоклетиан заболел, и Галерий захватил власть, и приказал, чтобы все непокорные христиане были казнены. Кровь текла повсюду, многие христиане были замучены в этот период, известный как «Великое гонение».

Однако Господь сохранил свою церковь, и в 311 году Галерий отрекся от власти. Он признал, что не смог подавить христианство, потому что слишком многие христиане отказались повиноваться ему и остались верными Богу. Он издал эдикт, говорящий: «Пусть христиане снова живут свободно и восстановят свои церкви» и «молятся своему Богу о благосостоянии, как страны, так и свое». Что еще более важно, христиане, благодаря своей настойчивости, добрым делам, любви и их многочисленности, все больше и больше испытывали терпимость со стороны людей по всей Римской империи.

Следующие два года сопровождались спонтанными вспышками гонений, до тех пор, пока Константин не пришел к власти в 313 году и не объявил о всеобщей политике толерантности в отношении христианства. В течение первых трех столетий Церковь пережила несколько жесточайших гонений. Сможет ли она теперь пережить принятие?

1. Карл Трумен, *Minority Report: Unpopular Thoughts on Everything from Ancient Christianity to Zen-Calvinism* (Fearn, Ross-shire, Scotland: Mentor, 2008), 116–117. [↑](#footnote-ref-1)
2. Тертуллиан, *Tertullian, Apology,О Зрелищах*, The Loeb Classical Library. Latin Authors (London, New York: W. Heinemann, ltd.; G. P. Putnam’s sons, 1931), 82. [↑](#footnote-ref-2)
3. *Тацит Публий Корнелий, Анналы*: *The Reigns of Tiberius, Claudius, and Nero*, Oxford World’s Classics (Oxford ; New York: Oxford University Press, 2008), 359. [↑](#footnote-ref-3)
4. Там же, 360. [↑](#footnote-ref-4)