****

**Базовый Семинар**

**Как Изучать Библию**

**Занятие 13: Два Наглядных Примера**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

На протяжении всех наших занятий мы узнавали много важного о том, как нужно читать Библию: индуктивный метод изучения Библии, изучение Ветхого и Нового Заветов, понимание разных жанров, понимание того, как разные отрывки сочетаются друг с другом, и как их применять к своей жизни.

Сегодня наша цель - применить эти принципы, изучая два типа текстов: сложные отрывки и знакомые отрывки. Сложные отрывки могут нас озадачить. Знакомые отрывки могут показаться скучными. Проблема не в отрывках, а в нас. Слово Божье всегда совершенно и славно, но наше понимание и сердца несовершенны.

Итак, сегодня мы рассмотрим несколько принципов толкования сложных и знакомых мест Писания. Затем мы применим эти принципы к конкретным текстам. Надеюсь, что это занятие станет более интерактивным, лучше если мы вместе погрузимся в это изучение.

**Изучение Сложных Текстов Писания**

Назовите отрывки в Библии, которые что вы считаете сложными. Почему они сложные?

Тексты в Писании могут быть сложными по разным причинам. Вот некоторые из них: во-первых, *Разница Культур*. Иногда мы просто не понимаем культурологической подоплеки отрывка. Во-вторых, есть *Кажущиеся Противоречия*. Я называю их «кажущимися», потому что на самом деле они таковыми не являются. Это просто *кажется*, что они противоречат друг другу. В-третьих, есть Тайна. Такие отрывки почти невозможно понять. Иногда вам просто нужно оставить такой текст, сказав: «Бог, Твои пути выше моих. Но то, что я знаю, намного превосходит то, чего не знаю. Для меня понятно основное послание Священного Писания, поэтому я Тебе доверяю».

Итак, с учетом сказанного, предлагаю рассмотреть некоторые шаги, которые мы можем предпринять при изучения сложных отрывков. Вот четыре из них:

1. **Молитесь.**

Не стоит недооценивать силу молитвы при изучении Писания. Именно когда вы склоняете колени в молитве, вы начинаете размышлять ясно и понятно. Мартин Лютер однажды написал в письме своему парикмахеру: «Очень часто я узнавал больше от одной молитвы, чем мог бы узнать от большого количества чтений и размышлений» [[1]](#footnote-1). Дух Божий проговорил через Божье Слово, и требуется тот же Дух Божий, чтобы понять и применить его в своей жизни. Так что молитесь.

1. **Исследуйте контекст.**

Вы когда-нибудь присоединялись к разговору и не могли понять, о чем он? Ну, если вы мудрый человек, то вы сначала просто слушали, прежде чем начать говорить. Почему? Потому что нельзя сказать что-то вразумительное, если вы не понимаете контекст. Гораздо важнее исследовать контекст Божьего Слова, чем обычного разговора.

Начните с того, чтобы посмотреть на более общий контекст. Прочитайте книгу, чтобы узнать автора, аудиторию и цель. Затем, ознакомьтесь с более непосредственным контекстом. О чем говорится до этого? Что здесь происходит? Какие слова повторяются? Как этот отрывок вписывается в общую структуру? Если сравнить отрывок текста с частичкой пазла, то контекст - это изображение на коробке. Гораздо проще вставить кусочек пазла в нужное место, если смотреть на готовую картинку. Изучайте контекст.

1. **Позвольте Писанию истолковывать Писание.**

Библия - лучший «забор» при толковании Библии. Он создает границы, чтобы мы не уклонились в ложную доктрину. Пусть понятные для нас отрывки управляют нашим восприятием непонятных отрывков. Это настолько важно, что я повторю это: *Пусть понятные для нас отрывки управляют нашим восприятием непонятных отрывков*. Это будет ключом к пониманию сложных текстов.

Как же это сделать? Ну, во-первых – что не нужно делать, так это увлекаться «перекрестными ссылками». То есть люди иногда тратят много времени за пределами самого текста, что не дают ему самому возможность «высказаться». Всегда, всегда, всегда смотрите на контекст, и пусть текст говорит сам за себя, прежде чем обращаться за помощью к другим местам Писания. При этом вы можете сделать несколько вещей, чтобы Писание истолковывало Писание:

*(1) В чем состоит затруднение?* Задайте себе вопрос: «Что сбивает меня с толку в этом отрывке?» Вам, как врачу, нужно диагностировать затруднение, прежде чем вы сможете найти ответ.

*(2) Найдите другие отрывки, относящиеся к тому тексту, который вы изучаете.* Теперь переходите к другим местам Библии, которые имеют отношение к затруднению, с которым вы столкнулись. Начните с той же книги, а затем перейдите к другим. Лучше всего это делать при помощи перекрестных ссылок.

*(3) Обобщите.* Попытайтесь совместить свой отрывок и другие подходящие отрывки. Какие из них наиболее понятны? Пусть они руководят вашим пониманием менее понятных отрывков. Это может быть нелегко. Вам не обязательно принимать во внимание абсолютно любой возможный отрывок из текста по данной теме. Но, возьмите несколько подобных отрывков и посмотрите, как они сочетаются. Пусть Писание истолковывает Писание*.*

И наконец,

1. **Просите о помощи.**

Нам нужна помощь! Бог создал нас так, чтобы мы нуждались друг в друге. Он создал церковь таким образом, чтобы мы не были самодостаточны, но нуждались бы в дарах друг друга. Поэтому обратитесь к брату или сестре во Христе, кто старше вас в вере и спросите: «Можете ли вы помочь мне с этим отрывком? У меня не получается». Или: «Я думаю, в этом отрывке говориться вот об этом. А что вы думаете об этом?» При этом будут полезно обратиться к Библейским комментариям. В каком-то смысле они сыграют роль благочестивых христиан в письменной форме. Вместо того, чтобы говорить лично, вы прочитаете их мнение. Просите помощи.

Итак, это четыре принципа для изучения трудных отрывков: Молитесь, исследуйте контекст, дайте Священному Писанию истолковывать Писание и просите помощи. Есть вопросы, прежде чем мы начнем применять их?

**Наглядный пример Сложного Отрывка: Maтфея 12:31-32**

“31 Посему говорю вам: всякий грех и хула простятся человекам, а хула на Духа не простится человекам; 32 если кто скажет слово на Сына Человеческого, простится ему; если же кто скажет на Духа Святаго, не простится ему ни в сем веке, ни в будущем.”

Какие вопросы у вас появляются при чтении этого отрывка?

1. **Помолитесь**

(Кратко помолитесь. Вот пример: Отец, мы приходим к Тебе и просим открыть наши глаза, чтобы понять Слово Твое. Мы нуждаемся. Пожалуйста, помоги нам. Пожалуйста, накорми нас своим Словом. Во имя Иисуса, Аминь.]

1. **Изучите контекст.**

Каков более общий контекст? О чем Евангелие от Матфея? [*Ответ: книга Матфея - это Евангелие, которое было написано, чтобы показать нам служение Иисуса как Мессии. Он пришел, чтобы спасти Израиль от грехов, умер и воскрес*.]

Каков непосредственный контекст? [*Ответ: Фарисеи утверждают, что Иисус изгоняет бесов силой сатаны и его царства. Но Иисус говорит, что изгоняет бесов Духом Божьим и властью Его царства. Иисус начинает стих 31 со слова «Посему», показывая нам, что его учение о хуле на Святого Духа относится к фарисеям. Это помогает нам понять, что Иисус говорит о конкретной ситуации и о конкретных людях, которые богохульствуют против Святого Духа: фарисеи, которые утверждают, что дела Иисуса от сатаны*.]

1. **Позвольте Писанию истолковывать Писание**

Во-первых, давайте определим в чем состоит затруднение. В чем заключается трудность, которую мы пытаемся разрешить в этих стихах? [*Ответ: Что такое хула на Святого Духа и как оно проявляется в наши дни? И почему оно даже хуже, чем хулить Иисуса, Сына Человеческого?]*

Во-вторых, давайте найдем параллельные стихи. Чтобы сэкономить время я дам вам несколько отрывков. Начиная с книги Матфея, подумайте о ком говорит Иисус. Иисус говорит конкретно о фарисеях, которые утверждали, что его служение было от дьявола. В Матфея 23 Иисус называет этих фарисеев лицемерами, слепыми поводырями, жадными, эгоистичными, беззаконниками и убийцами пророков.

Затем давайте посмотрим на отрывки из других книг Библии. В Марка 3:29 и в Евангелии от Луки 12:10 Иисус говорит о хуле на Святого Духа. Мы видим, что книга Матфея, на самом деле, является самым понятным Евангелием в вопросе о том, что такое хула на Святого Духа, поэтому мы не будем тратить больше времени на Марка и Луку сегодня. Но, возможно, самый полезный отрывок для понимания того, что Иисус *не* имеет ввиду под хулой на Святого Духа - это 1 Тимофею 1: 12-16. В 1 Тимофею 1:13 Павел говорит: «меня, который прежде был *хулитель* и гонитель и обидчик, но *помилован* потому, что [так] поступал по неведению, в неверии». Этот отрывок имеет решающее значение для понимания Матфея 12. Если кого и можно было обвинить в хуле на Духа Святого, так это Павла! НО, он был помилован.

Теперь мы можем свести эти отрывки вместе. В свете Божьей милости к Павлу, что мы может сказать этот отрывок не означает? [*Ответ: хула на Святого Духа не относится к тем, кто кается и верит в Иисуса. Если вы христианин, вы не совершили богохульство против Святого Духа!*]

Так что же тогда такое – хула на Духа Святого? [Ответ: учитывая контекст разговора с фарисеями в Евангелии от Матфея, это относится к тем, кто живет в нераскаянной, упрямой, постоянной оппозиции к работе Святого Духа через Иисуса. Другими словами, человек, который говорит только против Иисуса (как Павел), не хулил Святого Духа. Но человек, который намеренно противостоит Святому Духу (фарисеи в Матфея 12), хулит Святого Духа. Это человек, который никогда не раскаивается и не верит в Иисуса. Хула на Сына Человеческого носит временный характер, но хула на Святого Духа говорит об ожесточении сердца.]

1. **Просите о помощи.**

Итак, что вы думаете об этом? Что бы вы добавили к тому, что я сказал? [пусть пара человек выскажутся.]

Один из комментариев к Библии подводит хороший итог разговору о хуле на Святого Духа в Евангелии от Луки 12. Хула на Сына Человеческого там определяется как, «неуважительные слова, сказанные в спешке против Иисуса». А хуле на Святого Духа дано следующее определение – «настойчивое и осознанное сопротивление работе Духа Святого и его посланию об Иисусе». Но заканчивается этот комментарий на оптимистичной ноте: «христиане часто беспокоятся, что они совершили этот грех, но такое беспокойство само по себе свидетельствует о открытости к работе Духа» [[2]](#footnote-2). Аминь.

Есть какие-либо вопросы или комментарии о процессе изучения сложных отрывков?

**Изучение Знакомых Отрывков**

Назовите некоторые из знакомых всем отрывков в Библии. Почему они знакомы?

Опасность при изучении сложных мест в Писании заключается в том, что мы останемся в замешательстве. Но опасность в изучении знакомых отрывков заключается в том, что мы останемся с предположением. Это как в отношениях. В тот момент, когда вы начинаете предполагать, именно тогда и начинается конфликт или успокоенность. Предположение убивает наше изучение Библии. Это может привести к безжизненному изучению Библии или, что еще хуже, к искажению того, что говорит Библия.

Определенные отрывки из библии могут быть нам знакомы по вполне оправданным причинам. Я хочу это подчеркнуть. Я не говорю, что знакомый, значит плохой. Это хорошо, если вы знакомы с Библией. Плохо другое - когда мы позволяем знакомству привести нас к мысли, что мы все это уже знаем. Вместо этого знание о чем-то должно приводить нас в еще большее удивление от бесконечной глубины Божьего Слова. Вот пять принципов, которые помогут нам продолжать размышлять над Божьим Словом в знакомых отрывках:

1. **Молитесь.**

И снова, первым шагом, который нам нужно сделать, приступая к изучению Библии, является молитва. Смысл знакомых отрывков притупляется не из-за самого текста, а из-за наших сердец. Как же нам смягчить сердце, которое становится нечувствителным? Молиться.

1. **Не предполагайте, Спрашивайте.**

«Не предполагайте, а спрашивайте» - это фраза, которая часто используется при консультировании людей, находящихся в конфликте. Это жизненно необходимо для общения в дружбе, браке, работе или для любых других типов отношений в вашей жизни. Насколько тогда это важнее при взаимодействии со Словом Бога Вселенной?

Самые лучшие переводчики - те, кто задает самое большое количество вопросов. Они задают вопросы, подобные тем, которые мы задавали о сложных отрывках. Каков контекст? Какова структура отрывка? Что означают слова? Как это соотносится или противоречит другим местам в Библии? Как это относится ко мне? Относитесь к любому отрывку из Библии так, как будто вы впервые читаете его. «Не предполагай, спрашивай».

1. **Ищите Сюрпризы.**

Обычно человек склонен предполагать, когда он перестает удивляться Слову Божьему. Сюрприз – это когда, что-то сказано или сделано, в противовес нашим ожиданиям. Итак, еще один способ поиска сюрпризов в Библии - задать вопрос: «Что по моему *предположению* этот отрывок мне откроет?»

Проверьте свои предположения. Как тот или иной отрывок заставляет вас по-новому задуматься или, наоборот, дает ясность тому, как вы рассматриваете Бога, себя, культуру, мир и т. д.? В основе каждого основного христианского учения лежит парадокс: троица, воплощение, крест. Все это - парадоксы или, говоря по-другому, сюрпризы. Как Бог может быть три в одном? Как Бог может стать человеком? Как Бог-человек может умереть за грешников? Ищите сюрпризы.

1. **Размышляйте.**

Пуританский пастор Томас Уотсон сказал: «Причина, по которой мы остаемся такими холодными после чтения Слова заключается в том, что мы не согреваемся в огне размышления». Чтобы не допустить холодной реакции на знакомые стихи, нам нужно размышлять над ними. В книге Дона Уитни «Духовное возрастание в христианской жизни*»* есть хорошее определение размышления. Он говорит, что размышление над Словом Божьим - это «глубокое размышление над истинами и духовными реальностями, явленными в Писании, с целью понять их и научиться их применять в жизни и в молитве». Это глубокое *размышление*, а не *отсутствие* мысли, как в случае восточной религиозной медитации. Это когда вы «маринуете» свое сердце в тексте Писания с молитвой и повторением.

Молитва является основой для размышления. Когда вы молитесь, думая о каком-то отрывке, вы размышляете над ним. На протяжении всего отрывка, сделайте это временем молитвы хвалы, исповеди, благодарения, а также молитвы за себя и других. В то же время в размышлении требуется повторение. Иногда нужно много времени для того, чтобы усвоить текст. Прочитайте его во второй раз. Или, возможно, читайте один и тот же отрывок один раз в день в течение целой недели. Чем дольше вы проводите времени в размышлении над отрывком, тем больше вы сможете увидеть насколько он исполнен богатствами, которые вы, возможно, не видели вначале. Итак, размышляйте.

1. **Излагайте.**

Изложение вслух усиливает впечатление. Мы лучше запоминаем то, что выражаем в устной форме. Более того, усиливается смысл и влияние текста, который мы выражаем устно. Например, чем больше вы делитесь Евангелием с другими, тем больше вы запоминаете Евангелие. Вы когда-нибудь замечали это? Устное изложение усиливает впечатление.

Один из способов изложить отрывок устно состоит в том, чтобы поделиться им со своими друзьями, семьей и членами вашей церкви. Другой способ – вести дневник. Кода мы пишем, мы лучше думаем. Изложение усиливает впечатление. Изложите отрывок из Писания.

Итак, это пять принципов изучения знакомых мест: Молитесь, не предполагайте, а спрашивайте, ищите сюрпризы, размышляйте и излагайте. Есть какие-то вопросы об этих принципах?

Хорошо, теперь давайте попробуем применить эти принципы к знакомому отрывку.

**Наглядный пример Знакомого Отрывка: Псалом 22:1**

“Господь – пастырь мой; я ни в чем не буду нуждаться.”

Как вы думаете, почему этот отрывок так нам знаком? [дождитесь ответов].

1. **Помолитесь**

(Кратко помолитесь. Вот пример: Отец, мы приходим к Тебе и просим открыть наши глаза, чтобы понять Слово Твое. Мы нуждаемся. Пожалуйста, помоги нам. Пожалуйста, накорми нас своим Словом. Во имя Иисуса, Аминь.]

1. **Не Предполагайте, Спросите**

Какие вопросы было бы хорошо задать к этому стиху? [подождите ответы] Мы рассмотрим только два вопроса, которые помогут нам больше узнать об этом отрывке: Кто автор? Каков контекст?

Во-первых, кто автор? [Дэвид]. Почему это важно? [Давид был Царем Израиля]. Псалом 22 – это по сути молитва царя Давида. В этом псалме он молится о себе и говорит: «Господь - *мой* пастырь», а не «*наш* пастырь». В этом стихе Давид говорит о Боге как о своем *личном* пастыре.

Теперь наш взгляд полностью меняется при чтении этого стиха! Прежде, чем рассматривать Псалом 22 в свете нашей жизни, нам нужно рассмотреть его в свете жизни царя. Царь Давид умер. Но Иисус - наш Царь. Он описан как «сын Давида» в Новом Завете (см. Мат. 1: 1). Он - вечный Царь. Поэтому лучшее применение этого отрывка сегодня подходит не для нас, а для Иисуса.

Но, что это значит для нас? [*Ответ: Это означает, что Бог никогда не станет вашим пастырем, если вы не находитесь под господством царя Иисуса. Неверующий человек, будучи на смертном одре не сможет доверятся этому стиху, пока не покается и не уверует в Иисуса. Но если вы покаялись и поверили в Иисуса, тогда вы найдете большое утешение в этом стихе.*]

Во-вторых, каков контекст?

[(1) Забота о восполнении нужд в ст. 2: Бог ведет Давида, как овна, к траве и воде.

(2) Духовное обеспечение в ст. 3: Бог ведет Давида духовно, чтобы восстановить его душу, и направить на путь праведности.

(3) Защита от смерти в стихе 4: Бог защищает Давида перед лицом смерти.

(4) Победа над врагами в ст. 5: «трапеза» подразумевает, что ему комфортно за столом, окруженным врагами. Более того, его голова «помазана», что указывает на него, как Царя этой страны.

(5) Временная и вечная надежда в стихе 6: Бог будет с Давидом на протяжении всей его жизни, и Давид будет жить с Богом всегда.]

Итак, что это значит для нас? [Ответ: Если мы во Христе, который является нашим Царем, то мы знаем, что Бог позаботится о каждой нужде в этой жизни: он даст нам то, что нам нужно физически, духовно и перед лицом смерти и врагами, и мы будем с Богом вечно. Меняет ли это то, как смотрите на слово «нуждаться»! Если вы христианин, Бог позаботится о всякой вашей нужде. "Я не буду нуждаться."]

1. **Ищите Сюрпризы**

Что удивляет вас в этом стихе? [Ответ: (1) Царь Давид называет Бога своим пастырем. Царь, самый могущественный человек в Израиле, называет себя слабым и беспомощным овном, который зависит от Бога как своего пастыря. (2) Бог вселенной заботится о царе Давиде лично. Бог вселенной проявляет интерес к отдельным людям.]

Последствия этих сюрпризов удивительны. Независимо от того, каков наш статус в этом мире, мы всегда являемся обычными овцами, которые зависят от нашего Бога-пастыря через Христа, нашего Царя. В любое время вашей жизни - вы овцы. Более того, Бог - ваш личный пастырь во Христе. Бог внимательно заботится о каждой овце в своей пастве. Он заботится о вас. Разве это не чудесно? Он знает вас лично и знает ваши проблемы, и он ваш пастух.

1. **Размышляйте**

Мы размышляли над этим отрывком все это время путем повторения. Единственный способ, который мы еще не использовали для размышления над этим текстом - это молитва. Какой может быть наша молитва при размышлении над этим текстом? [Ответы: Хвалите Бога за Иисуса, нашего великого Царя! Признай свою зависимость от Бога. Слава Богу, что он заботится о вас лично. Молитесь, чтобы и другие узнали его как своего Пастыря.]

И наконец,

1. **Излагайте**

Каким способом вы можете изложить этот стих на этой неделе? [Ответы: поделиться им с близким человеком и т. д.]. Был ли этот отрывок для вас ободрением в прошлом или даже сейчас?

**Заключение**

Рассматривать Божье Слово - это все равно, что смотреть на океан. Океан глубок, обширен и великолепен. Днем вы можете с лёгкостью разглядеть его. Но по ночам очень сложно что-либо увидеть. Для этого вам понадобятся дополнительные средства. Несмотря на то, что он днем также глубок, как и ночью. Тоже самое можно сказать о Слове Божьем. Иногда его легче исследовать, а иногда труднее, но оно всегда глубоко, обширно и великолепно. Давайте погрузимся в него.

Давайте помолимся.

1. Цитата из письма Лютера, “A Simple Way to Pray.” [↑](#footnote-ref-1)
2. *ESV Study Bible* (Crossway), pg. 1982. [↑](#footnote-ref-2)