####

#### Базовый семинар

#### Важность членства

**Занятие 4: История Церкви**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

***Советы Джейми по обучению:***

*В этом учебном пособии содержится две части: занятие по плану и занятие по тексту (слово в слово). Я бы настоятельно рекомендовал вам вести это занятие, даже больше чем другие, по варианту плана, предварительно ознакомившись с дословным вариантом. В противном случае, это занятие будет слишком формальным.*

*Самое сложное в преподавании этого материала (особенно если вы выберете вариант плана) заключается в планировании времени. Будет очень легко потратить слишком много времени на первые 1500 лет истории церкви, а затем ужать время для обзора периода после реформации, который рассказывает нам о баптистах и о Баптистской церкви Капитолийского холма – это те две части, о которых ваши слушатели будет знать меньше всего. Если вы решите преподавать по дословному варианту, я бы предложил вам не вставлять ваши собственные комментарии, пока вы не дойдете до баптистов. Если вы преподаете по варианту плана, обращайте пристальное внимание на маркеры времени, чтобы вы смогли правильно планировать свое время. При этом вам покажется, что вы «пробегаете» первый раздел, но так и должно быть. Маркеры времени выделены жирным шрифтом для занятий в воскресенье утром. Другие маркеры времени предназначены для занятий в выходные.*

*Примечание: и вариант плана, и дословный вариант написаны, как будто все происходит в настоящем времени. На мой взгляд такая подача материала (путешествие по истории, так сказать) более увлекательна, чем рассматривать все в прошлом. Когда вы рассматриваете прошедшие события, то вы как будто видите их с точки зрения того периода о котором ведется речь. Если для вас это покажется некомфортным, можете все переложить в форму прошедшего времени. Но хотя бы попробуйте сделать как я вам рекомендую! Возможно, Вам понравится.*

**План занятия**

**Вступление**

* Попросите помощника встречать людей, описать процесс вступление в члены церкви, передать список регистрации и раздаточный материал.
* Представьтесь (имя, где вы живете, семья, работа и т. д.)
* Попросите всех также *кратко* представиться: имя и фамилия, место проживания.

**Предыстория**

Задайте вопрос: почему история всей церкви является хорошим введением в историю этой церкви?

* Помогает понять, что в этой церкви нет ничего нового. То, чему здесь учат, довольно ортодоксально.
* Помогает сформулировать наш Символ веры
* Помогает понять нашу индивидуальность как церкви
* Подводит к истории нашей поместной церкви

Четыре части: ранняя церковь; протестантская реформация; Баптисты; Наша церковь

**Ранняя Церковь**

* Бог создает людей своим Словом (творение, Авраам, сухие кости, Иисус: слово, ставшее плотью)
	+ Спасены не просто как отдельные личности, но (опять же), чтобы быть народом Божьим: церковью.
	+ Церковь - не задумка человека; это идея Бога. Иисус основывает (Мф. 16), направляет (Мф. 28), строит (Деяния), управляет церковью.
* Однако, с самого начала, в церковь начинают проникать заблуждения.
	+ Извращенная безнравственность, гностическая ересь, грубое фаворитство: Коринфянам, Колоссянам, Иакова
	+ История церкви, начиная со смерти апостолов до 1500 года - это долгая история географического распространения церкви, а также доктринального становления церкви.
	+ И это не удивительно: «Ибо будет время, когда здравого учения принимать не будут (2 Тим 4: 3)
* Но в результате борьбы за чистоту доктрин получена определенная польза.
	+ Церковь неоднократно возвращается к Писанию и приходит к согласию по поводу того, чему действительно учит Библия.
	+ Мы получаем некоторые из великих Символов веры (например, Никейский символ веры).
* Ранняя церковь не только придерживается своей веры через Символы веры и исповедание, но также и через свою практическую жизнь. (Организованное гонение начинается в Деяниях 7).
* И это подводит нас к Константину.
	+ Стал императором в 311 году; в следующем году он примыкает к христианству.
	+ Миланский эдикт 313 года нашей эры даровал терпимость по отношению к христианской вере по всей империи.
		1. Остановил гонения.
		2. Открыл дверь мирскому (появилось много причин для того, чтобы называться христианином).
	+ Рост влияния монархических епископов и появление Папы Римского. Теперь его слово управляет церковью.
	+ В течение следующих столетий предпринимаются различные реформы, но чистота церкви разлагается, по мере того как Папы укрепляют свою власть.
* 1054 год: Восток отделяется от Запада. Учение о Святом Духе; авторитет Папы Римского.
	+ 15 Православных церквей.
	+ Наше наследие происходит не от церкви на Востоке, но на Западе.
* На Западе положение все ухудшается
	+ Церковь утверждает, что прощает первородный грех через крещение, дальнейшие грехи через исповедь и покаяние.
	+ В конечном счете церковь утверждает, что может распределять Божью благодать так, как она считает нужным.
	+ Вплетаются и другие ереси: делать все, что от тебя зависит чтобы обрести благодать Божью, индульгенции для заслуг, чистилище для дальнейшего очищения от грехов.

***10:01*** */ 0:11*

 **Реформация**

 • Мартин Лютер: родился в 1483; монах в Виттенберге, Германия.

* Долгое время не мог понять, как же он, будучи грешником, может быть принят Богом.
* Ответ: Римлянам 1:17.
	+ - Лютера всегда учили, что это относится к его *собственной* праведности.
		- Теперь понял, что это чужая праведность - праведность Христа.
		- Евангелие учит тому, что грешники оправданы или объявлены праведными перед Богом, не на основании собственных усилий, а как дар Бога, полученный верой. Лютер назвал это «святым обменом»: Христос на кресте понес мои грехи и умер вместо меня, угасил гнев Бога и получил помилование для меня; праведность Христа была вменена мне по вере, в результате привела меня к правильным отношениям с Богом.
* Лютер знает, что такое мир с Богом, но гневается на церковь за продажу индульгенций.
* Он предлагает дебаты, прибив 95 тезисов к дверям церкви (31 октября 1517 года). Он стремился не к созданию новой деноминации, а к реформации церковного учения.
* Но Римская церковь не хотела иметь ничего общего с тем, что они воспринимали как что-то новое.
	+ Предстал перед Вормсским собором (апрель 1521).
	+ «Пока я не буду убежден свидетельствами Писания или ясными аргументами, что я ошибаюсь, ведь папы и советы часто ошибались и противоречили сами себе, я не отрекусь, потому что подчиняюсь Писаниям, которые цитировал; моя совесть в плену у Слова Божьего. Опасно делать что-либо против своей совести. На этом я стою, и не могу иначе. Да поможет мне Бог. Аминь".
	+ Но Рим, осуждая Лютера, фактически осуждает библейское Евангелие, которое Лютер хотел восстановить.
* Реформаторы появляются по всей Европе: Цвингли в Цюрихе, Кальвин в Женеве, Буцер в Страсбурге, Кранмер в Англии.

**Вопросы?**

***10:06*** */ 0:16*

**Баптисты**

* Появляются три основные группы Протестантов:
	+ Лютеране: библейское понимание Евангелия, авторитета Писания, но похожи на римо-католиков в части крещения и вечери Господней.
	+ Aнабаптисты: отвергают крещение младенцев. Но иногда также отвергают первородный грех, гражданские власти, приветствуют пацифизм. Не являются нашим богословским наследием.
	+ Реформатские церкви:
		- Пресвитерианские, Конгрегационалистские, Англиканские.
		- Наравне с даром благодати делали упор на суверенитете Бога и протестантском взгляде на крещение и Вечерю Господню.
		- Так появляются Баптисты. Начало 17го века, в Англиканской церкви люди начинают задаваться вопросом о библейских основаниях для крещения младенцев.
* По обе стороны Атлантики, баптисты испытывают гонения со стороны официальной церкви.
	+ Роджер Уильямс, Род-Айленд: свобода вероисповедания.
	+ Первая Баптистская церковь в Америке: Провиденс, Род-Айленд, 1638.
* Конец 17го и 18ый века все баптисты разделяют Реформатское, исповедальное понимание веры.
* Баптисты отличаются от других в:
	+ Литературе (Джон Буньян).
	+ Религиозной свободе в Америке (Джон Лиланд).
	+ Помощи в продвижении миссионерского движения в мире (Адонирам Джадсон и Лютер Райс).
	+ Позднее Райс основал Университет и Генеральную баптистскую конвенцию для зарубежных миссий—предшественницу Южно-баптисткой конвенции.
* Конец 18го века: число баптистских церквей в Америке растет с потрясающей скоростью.
* Конец 19го века: Христианство встречается с еще одной угрозой в лице богословского либерализма.
	+ Суть: сомневается в авторитете Писания, отвергает непорочное зачатие, божественность Христа, чудеса и телесное воскрешение.
	+ К 1930 году почти каждая протестантская деноминация в Америке была поражена богословским либерализмом (консервативные баптисты из северных баптистов, Синод Миссури).
	+ Реакция Фундаменталистов в 30-е и 40-е годы: сохранение ортодоксии путем отделения
	+ Позже реакция нео-протестантов: привлечь культурные традиции, одновременно отстаивая непогрешимость писания и необходимость сверхъестественной благодати для спасения.
		- Билли Грэм, Карл Генри, Джон Стотт, Джеймс Пакер (из разных деноминаций).
		- Наша церковь происходит из нео-евангельского направления Протестантизма
* Итак: не Восток, а Запад; не Римо-католики, а Протестанты; в рамках Протестантизма: Реформатские церкви; в рамках Реформаторов: Баптисты. Приверженность непогрешимости Писания; не фундаменталисты, а нео-евангелисты.

**Вопросы?**

**10:12** / 0:22

**Баптистская церковь на Капитолийском холме**

* Конец 1860х: Миссис Селеста Феррис начинает молитвенные собрания
	+ Район разрастается; детям нужно услышать евангелие. 1871: Ассоциация баптистских воскресных школ Капитолийского холма.
	+ 1872: покупка участка земли, на котором сейчас расположена церковь.
* 1878: официально организована церковь с количеством членов 31 человек.
	+ 1888: построено новое здание церкви.
	+ Первые 16 лет: 6 разных пасторов.
	+ К 1892: 244 члена церкви.
* 1903: Доктор Джон Болл становится пастором, которым и будет оставаться в течении 41 года.
	+ Основной и западный холл построены в 1911.
	+ Число членов возрастает до 3,577.
* В то время как Американский протестантизм борется с теологическим либерализмом, наша церковь по-прежнему привержена Библии как непогрешимому Слово Бога,
	+ К сожалению, не так обстоит дело во многих церквях в округе, которые к концу 20-го века перестали учить тому, что Библия говорит о грехе, о нашей потребности в спасителе, об Иисусе как единственном пути к Спасению и т. д.
	+ По Божьей милости, ход событий начал меняться и сегодня в нашем округе во много раз больше церквей, проповедующих евангелие, чем это было в 1990х.
* 1950: Доктора Болла сменил Доктор Оуэн Уайт, который уходит через 5 лет.
	+ Следующие 20 лет: 5 разных пасторов; медленный, но неуклонный спад усугубляется пригородной миграцией и городскими беспорядками.
* 1990 год: новый пастор, проповедь которого была очень популярна, сильно ранил церковь своей супружеской неверностью. Уходит в 1992 году.
	+ Членство в 500 человек, но посещаемость чуть больше 100; никто не живет поблизости.
	+ Многие задавались вопросом, есть ли у нашей церкви будущее.
* 1994: Марк Девер становится страшим пастором.
	+ В служении наблюдаются медленные, но устойчивые перемены.
	+ 1998: переход к множественности старейшин в качестве руководства, что создает бОльшую стабильность.
	+ Бог благословляет проповедь своего слова, церковь снова наполняется и примерно половина людей живет в нескольких минутах ходьбы.
* Наличие полного зала имеет свои проблемы, которые надо решать.
	+ Решили остаться в этом районе; не делать несколько служений в день.
	+ Наша задача: помочь оживить другие церкви в нашем округе, чтобы людям не приходилось идти к нам.
		- Гилфорд, Грейс, ЛаПлата, Дел Рэй: отправляли деньги, членов церкви и пасторов / старейшин.
		- Если вы не живете на Капитолийском холме, подумайте о посещении этих церквей.
	+ В этом индивидуальность/характер нашей церкви.
		- Вы не услышите разговоры о том, как увеличить нашу церковь (все равно мы не в силах это сделать) - несмотря на то, что текучесть нашего города всегда позволяет привлечь новых членов.
		- Но часто услышите разговоры об обучении и отправке членов, пасторов, миссионеров.
		- Надеюсь, вы присоединитесь к нам и нашему видению.

**Вопросы?**

**Дословный вариант**

**Вступление**

* Попросите помощника встречать людей, описать процесс вступление в члены церкви, передать список регистрации и раздаточный материал.
* Представьтесь (имя, где вы живете, семья, работа и т. д.)
* Попросите всех также *кратко* представиться: имя и фамилия, религиозное воспитание.

***9:50*** */ 0:00*

**Предыстория**

Сегодня утром мы рассмотрим историю церкви. Очевидно, у нас есть причины полагать, что это достаточно важная темя, чтобы уделить ей одно из шести занятий, но, для того чтобы вас немного расшевелить, мне любопытно, что думаете вы. **Почему история всей церкви является хорошим введением в историю этой церкви**?

Ответы (заполните все пробелы, после того, как все выскажутся):

* Показывает, что в нашей церкви нет ничего инновационного. То, что вы слышите здесь, было в христианстве на протяжении двух тысячелетий.
* Помогает сформулировать наш символ веры (одно дело радостно говорить о том, во что мы верим, а другое - видеть, по поводу чего христиане не соглашались на протяжении веков).
* Помогает вам понять индивидуальность и характер нашей церкви (что значит быть баптистом, почему мы фокусируемся на возрождении и т. д.).
* Дает представление об истории нашей поместной церкви.

Мы рассмотрим историю церкви в четырех частях. История ранней церкви; Протестантская реформация; Откуда взялись баптисты и история нашей поместной церкви. Итак, давайте начнем.

### Ранняя Церковь

В Писании мы видим, что Бог создал свой народ своим Словом. Он сказал и сотворилось, призвал Авраама из Ура, говорил со своим народом с горы Синай, сказал Иезекиилю пророчествовать сухим костям в видении, чтобы они могли ожить. И вот мы видим Иисуса, Слово, ставшее плотью, который умер на кресте, чтобы спасти нас от наших грехов. Но когда он спас нас, он не просто спас нас как отдельных людей - он спас нас как народ. Церковь - это народ Божий, созданный Словом Божьим.

Дело в том, что церковь - это не выдумка человека. Это идея Бога. Иисус основывает церковь в Матфея 16, направляет церковь в Матфея 28, строит церковь через Дух в книге Деяний. Иисус управляет церковью через свое слово. Осознавая это, ранняя церковь сохранила писания апостолов и дорожила ими, потому что они признали их от самого начала как Писание - Божье слово. Таково было начало церкви.

Когда мы вспоминаем историю Церкви, то понимаем, что это не просто рассказ о религиозных людях. Мы слышим рассказ о Боге, который усиленно трудится над тем, чтобы явить свою славу через свою церковь.

Но эта история не лишена трудностей. С самого начала в церковь начинают проникать заблуждения. В одном городе Церковь терпит извращенную сексуальную безнравственность среди своих членов; в другом – она принимает гностическую ересь, в следующем - проявляет грубый фаворитизм богатым и имеющим власть. Все это описано в посланиях к Коринфянам, Колоссянам и в послании Иакова. Со временем это ситуация только ухудшается. История церкви с времен смерти апостолов до 1500 года является историей географического распространения церкви, а также доктринальных баталий внутри церкви. И это неудивительно: апостол Павел предупредил, что наступит время, когда люди больше не будут мириться со здравым учением (2 Тимофею 4:3-4).

Тем не менее в этих трудностях есть и определенная польза. Поскольку еретическое учение пытается перекроить церковь и Евангелие, церковь неоднократно объединяется для того, чтобы вернуться к Писанию и прийти к согласию по поводу того, чему действительно учит Библия. Как результат, мы имеем некоторые из великих Символов веры, такие как Никейский символ веры, который мы иногда используем для чтения воскресным утром. Это не создание новой доктрины, но полезное резюме того, чему всегда учила Библия.

Ранняя церковь не только придерживается своей веры через Символы веры и исповедание, но также и через свою повседневную жизнь. Организованные гонения начинаются с побивания камнями Стефана в Деяниях 7 и периодически возобновляется. Ранние церковные мученики являют нам пример того, что значит быть истинным учеником Иисуса Христа: это тот, кто будет утверждать, что Иисус есть Господь, даже если это грозит смертью.

Доктринальные распри и гонения: так можно суммировать первые 300 лет церкви. Это подводит нас к Константину.

Возможно, в ранней церкви нет более важной фигуры, чем Константин, который становится императором Рима в 311 году нашей эры. Уже через год он ассоциирует себя с христианством в том виде как он его понимает, ведь христианский Бог помогает ему выиграть ключевую битву. На самом деле, неясно, действительно ли он верил. Только Бог знает. Но в результате этого христианство, которое подвергалось гонениям, вскоре становится официально допустимой религией согласно Миланскому эдикту в 313 году. Это означает следующее. Первое, по милости Божьей, это означает конец гонениям. А второе, так как христианство в фаворе, у людей появляется всевозможные причины называть себя христианами, независимо от того, во что они на самом деле верят. И это начинает изменять статус церкви (из группы людей, готовых отдать жизнь ради Христа на группу людей, которая ничем не отличается от окружения). Церковь начинает напоминать структуру римской гражданской иерархии, и мы видим рост монархических епископов и, конечно же, появления Папы, который утверждал, что является представителем Христа на земле. И теперь его слово управляет церковью.

В течение следующих многих столетий предпринимаются попытки проведения различных реформ, но по большей части доктринальная и нравственная чистота церкви ухудшается. Между тем, Папы делают попытки еще более консолидировать свою власть, хотя не все согласны с этой идеей. В 1054 году Восточная и Западная церковь разделяются, отчасти из-за учения о Святом Духе и частично из-за верховной власти, на которую претендует Папа Римский. Так появляется группа православных церквей, в количестве 15. И это является первой точкой разделения в истории христианства. Как вы можете видеть на странице 15 вашего буклета, наше наследие как церкви происходит не от Восточной, а от Западной церкви. На этом мы и сосредоточим свое внимание сейчас.

В Западной церкви в это время положение вещей только ухудшается. Церковь продолжает искажать свою власть, претендуя на то, что может простить первородный грех через крещение, а дальнейшие грехи прощать через практику исповеди и покаяния. В конце концов, эти ложные доктрины развиваются до такой степени, что церковь решает, что способна распределять благодать по своему усмотрению. В церковь вползают и другие ереси, например, что получение благодати зависит от добрых дел или продажа индульгенций для получения заслуг, а также учение о чистилище для дальнейшего очищения от грехов.

И вот мы подходим ко второму разделу:

### *10:01 / 0:11*

### Реформация

Мы начнем с Мартина Лютера. Родился в 1483 году, монах в Виттинбурге, Германия. Лютер долго не мог найти для себя ответ на вопрос о том, как он, будучи грешником, может быть принят святым Богом. Затем в послании к Римлянам Лютер находит свой ответ ... **Римлянам 1:17** говорит: «В нем открывается правда Божия от веры в веру, как написано: праведный верою жив будет». Лютера всегда учили, что имеется в виду его собственной праведность, что повергало его в отчаяние, потому что он знал, что не был праведным. Но, наконец, благодаря изучению Библии, он понимает, что Павел в этом стихе говорил не о своей собственной праведности, а о праведности другого, о праведности, которая была вне его - о праведности Христа.

Евангелие учит, что грешники оправданы или объявлены праведными перед Богом, не на основании собственных усилий, а на основании дара от Бога, принимаемого по вере. Лютер описал это явление как «святой обмен»: «Христос на кресте понес мои грехи и умер вместо меня, угасив гнев Бога и получив помилование для меня; и праведность Христа была вменена мне верой, приведя меня к правильным отношениям с Богом.

В первый раз в жизни Лютер понимает, что такое мир души, который исходит из осознания того, что его грехи прощены. Однако вместе с этим приходит и гнев на Церковь за попытки продать эту благодать через индульгенции. Он решил предложить дебаты, прибив 95 дискуссионных тезисов к двери Виттенбергской церкви 31 октября 1517 года. Он не хотел создания новой деноминации, он просто желал реформы в учении церкви.

Но Римская церковь не хотела иметь ничего общего с тем, что она воспринимала как новаторские идеи Лютера. В апреле 1521 года он предстал перед Вормсским собором, где ему было сказано отречься от своих книг и учений. Ответ Лютера:

“Пока я не буду убежден свидетельствами Писания или ясными аргументами, что я ошибаюсь, ведь папы и советы часто ошибались и противоречили сами себе, я не могу отречься, потому что я подчиняюсь Писаниям, которые цитировал; моя совесть в плену у Слова Божьего. Опасно делать что-либо против своей совести. Вот и я не могу иначе. Да поможет мне Бог. Аминь.”

Но Рим, осуждая Лютера, фактически осуждает библейское Евангелие, которое Лютер хотел восстановить.

К счастью, Лютер преодолевает это испытание и вскоре Бог поднимает людей по всей Европе с подобными убеждениями. Цвингли в Цюрихе, Кальвин в Женеве, Буцер в Страсбурге и Кранмер в Англии. Благодаря им мы имеем Протестантскую Реформацию. И вот опять наше наследие сужается: мы происходим не из Римско-католической церкви, а от протестантов. Теперь переходим к Баптистам.

**Есть какие-то вопросы?**

### *10:06 / 0:16*

### Баптисты

Появляются три основных направления в Протестантской церкви.

*Лютеране* поддерживают библейское понимание Евангелия, верховную власть Писания и священство всех верующих, но также имеют некоторое сходство с римско-католической доктриной, особенно в их понимании крещения и Вечери Господней.

*Анабаптисты* отвергают крещение младенцев в пользу крещения верующих, но также ставят под вопрос первородный грех, часто отвергают гражданскую власть и иногда придерживаются пацифизма. Не здесь Баптисты берут свои корни.

Есть и *реформатские церкви.* К ним относятся пресвитериане, конгрегационалисты и Англиканская церковь, которые наряду с даром благодати подчеркивали суверенитет Бога в спасении и протестантский взгляд на крещение и Вечерю Господню. В начале 17-го века в англиканской церкви некоторые из ее членов начинают сомневаться, является ли крещение младенцев библейским и в результате становятся баптистами. Из этой ветви реформатских церквей происходят баптисты.

По обе стороны Атлантики баптисты подвергаются преследованию со стороны официальной церкви, и поэтому Роджер Уильямс просит организовать новую колонию, Род-Айленд, где будет предоставлена свобода вероисповедания. Именно там в 1638 году он и еще 11 человек основали первую баптистскую церковь в Америке. Почти все эти баптисты конца XVII и XVIII веков разделяют реформатское, исповедальное понимание веры: суверенный Бог спасает нас не через наши добрые дела или через наш мудрый выбор, а по Своей благодати, воплощенной в том, что Христос совершил на кресте.

Баптисты, такие как Джон Буньян, начинают занимать заметное место в литературе, а в Америке вносят значительный вклад в расширении религиозной свободы. Такие баптисты как Адонирам Джадсон и Лютер Райс, также являются первооткрывателями в сфере миссий по всему миру. Райс, который позднее основал Университет Джорджа Вашингтона, помогает сформировать Баптистскую общую конвенцию для зарубежных миссий, которая является предшественницей Южной Баптисткой Конвенции.

К концу 18 века число баптистских церквей в Америке растет с удивительной скоростью, вероятно, из-за того, что неформальность их устройства и стиля позволяли организовывать новые церкви с легкостью и повсеместно.

*Либерализм и Нео-евангельские церкви*

В конце 19 века, когда эта церковь была основана, христианство сталкивается с еще одной угрозой: ростом богословского либерализма и модернизма. Богословский либерализм распространяется по всему миру и крепнет. Он отвергает непорочное зачатие, божество Христа, Его чудеса и Его телесное воскрешение. В основе его лежит сомнение в авторитете Писания в отличие от времен протестантской Реформации.

К 1930 году почти каждая протестантская деноминация в Америке испытывает влияние или сильно зависит от богословского либерализма. В конце концов, деноминации дробятся, поскольку те, кто придерживается ортодоксальных убеждений, вынуждены уйти. Консервативные баптисты выходят из северных баптистов; Американская пресвитерианская церковь из Пресвитерианской церкви (США); Синод Миссури из Евангельской Лютеранской Церкви Америки.

В ответ на это, фундаменталисты в 1930-х и 40-х годах стремятся сохранить ортодоксальное христианство, отказавшись от чрезмерно светских и нерелигиозных новшеств. А в ответ на это рождается еще одно движение - нео-евангелисты. Они согласны с фундаменталистами по доктринальным вопросам, но недовольны их культурной и интеллектуальной изолированностью, и поэтому они стремятся восстановить культуру, одновременно защищая непогрешимость Писания и необходимость сверхъестественной благодати для спасения. Это движение возглавляют такие люди, как Билли Грэм, Карл Ф.Х. Генри, Джон Стотт и Джеймс Пакер, имеющих разные конфессиональные традиции. Вот из этого последнего направления наша церковь и берет свое начало. Не из Восточной церкви, а из Западной; не от римско-католической церкви, а от протестантов; в протестантизме из реформатских церквей; в реформатских церквях от баптистов. Мы - не теологически либеральные модернисты, а приверженцы непогрешимости Писания. А из этих христиан - не фундаменталисты, а нео-евангелисты. Вот откуда эта церковь. Но, дойдя до середины 20-го века, позвольте мне вернуться на сто лет назад, чтобы описать всю историю этой поместной церкви**.** Но сначала – вопросы?

### 10:12 / 0:22

### Баптистская Церковь Капитолийского Холма

В конце 1860-х годов миссис Селестиа Феррис организует молитвенное собрание в своем доме. Район расширяется и многим детям нужно слышать Евангелие, поэтому в 1871 году группа преобразуется в Ассоциацию баптисткой воскресной школы Капитолийского холма и начинает проводить занятия в воскресной школе для детей района. Затем, в 1872 году, они покупают участок, на котором сейчас расположено это здание.

27 февраля 1878 года группа официально преобразуется в церковь баптистов Метрополитен (если есть время: угадайте, почему «Метрополитен». Ответ: вероятно, из-за Метрополитен скинии Сперджена - баптистской церкви в центре другого крупного города). Каждая из 31ой подписи находится в первом церковном завете, который висит в Западном холле. В 1888 году построена новое здание на замену старого здания воскресной школы. На протяжении более 16 лет в собрании было 6 разных пасторов, и тем не менее к 1892 году удается вырасти до 244 членов. Но стабильность не за горами.

В 1903 году д-р Джон Болл становится седьмым пастором церкви и занимает эту должность в течение 41 года. Под руководством доктора Болла в 1911 году построены нынешние главный и западный залы, а число членов в своем пике достигало 3,577 человек.

В то время как американский протестантизм проходит период богословских баталий 20-х и 30-х годов, наша церковь, по милости Божьей, остается приверженной Библии как непогрешимому Слову Божьему. К сожалению, подобного не скажешь о многих других церквях этого города, в которых к концу 20-го века уже не слышно библейского учения о реальности греха, нашей потребности в спасителе или об Иисусе как единственном Пути спасения. Однако, по Божьей благодати, ход событий начал меняться и сегодня церквей, проповедующих Библию, во много раз больше, чем в 1990-х годах.

Но вернемся к нашей собственной истории.

В 1950 году доктора Болла сменил доктор К. Оуэн Уайт[[1]](#footnote-1), который ушел несколько лет спустя. В течение следующих 20 лет в церкви было 5 разных пасторов. Наступает время медленного, но неуклонного спада, который усугубляется пригородной миграцией и городскими беспорядками 1960-х годов.

Затем, в 1990 году, приходит еще один пастор, чьи проповеди были хорошо восприняты, но который глубоко ранил церковь своей супружеской изменой. Когда он уезжает в 1992 году, насчитывается 500 членов церкви, но посещаемость едва превышает 100 человек, и никто не живёт поблизости. Репутация церкви сильно пострадала и многие задавались вопросом, есть ли у церкви будущее.

Но Господь по Своей милости имеет другие планы. После долгих молитв церковь выбирает Марка Девера старшим пастором. Он начинает свое служение в сентябре 1994 года, и оно начинается с медленных, но устойчивых перемен. Одна из этих перемен состоит в том, что в 1998 году церковь переходит от единоличного руководства старшим пастором к тому, что церковью руководит группа старейшин, что придает процессу руководства бОльшую стабильность. Бог благословляет проповедь своего слова и по мере изменений, происходящих в ближайших окрестностях, наша церковь постепенно снова заполняется, и примерно половина членов церкви сегодня живет в нескольких минутах ходьбы от здания церкви.

Конечно, заполненная церковь на воскресных богослужениях (а так было практически с 2009 года), приносит определенные затруднения. Как церковь, мы решили, что мы останемся в этом районе и не будем строить более крупное здание в другом месте города. Исторически сложившиеся ограничения не позволяют нам увеличить размер этого здания. Мы решили проводить лишь одно богослужения в воскресенье утром. Мы верим, что должны собираться только вместе той общиной, которая нам дана и не делиться на два собрания (утреннее и вечернее).

Поэтому, наш «план роста», так сказать, включает помощь другим церквям в округе оживить их собственное свидетельство. Иногда это происходило через основание новых церквей. Но в гораздо большей степени это происходило за счет того, что члены нашей церкви отправлялись в баптистские церкви, которые испытывали определённые проблемы. Мы отправляли им деньги, пасторов и обычно кого-то из наших старейшин. Так было с церковью в Стёрлинге, церковью Грейс в Арлингтоне, церковью Лаплата, Церковью Восстановления, а в недавнем прошлом церковью Дел Рей в Александрии. Кстати, если вы живете за пределами Капитолийского холма, я настоятельно рекомендую вам посетить одну из этих церквей. Вы сможете найти информацию о контактах с ними на доске объявлений в Главном и Западном холлах. Кроме организации новых церквей в нашем регионе, мы отправили многочисленных миссионеров для открытия церквей за границей и подготовили сотни людей для пасторского служения - все с надеждой на то, что благословенье Божье, которое Бог излил на нас, будет благом и для многих за пределами нашей поместной церкви. Во многом это показывает нашу индивидуальность и характер как церкви. Вы не услышите много разговоров о том, как увеличить размер нашей церкви (у нас, честно говоря, нет места), хотя подвижность нашего города всегда дает место для новых членов. Но вы можете слышать разговоры об обучении и отправлении людей, как верных членов церкви, пасторов и миссионеров. Надеюсь, вы сможете присоединиться к нам в этом видении.

**Есть вопросы?**

1. Доктор Болл стал Почетным Пастором в 1944. [↑](#footnote-ref-1)