

**Семинар**

**Основы христианской жизни**

**Занятие 7: Жизнь с надеждой**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Начните с молитвы**

**I. Вступление**

Сегодня наше последнее занятие по теме «Основы христианской жизни». Мы уже рассмотрели шесть основных тем христианской жизни, которые затрагивали много сфер, от понимания природы нашего спасения, как мы можем жить богоугодной жизнью, как молиться, почему мы должны иметь глубокие взаимоотношения с другими верующим и почему мы должны благовестовать другим.

Сегодня наша тема: «Жизнь с надеждой». Если вы уже какое-то время являетесь христианином, возможно, люди спрашивали вас, почему вы ведете такой образ жизни. Возможно, ваши коллеги или нехристианские родственники заметили обновление в вашем состоянии, мышлении и поступках. Фактически, как мы заметили на прошлом занятии, Писание предполагает, что неверующие заметят разницу в том, как вы будете жить, будучи христианином. Петр говорит христианам, что они должны быть готовы дать отчет каждому о своем уповании на Христа.

Реальность, которая лежит в основе наставления Петра, такова: то, как мы живем, отражает или указывает на то, есть ли у нас истинная и стабильная надежда.

Сегодня мы вместе рассмотрим то, в чем состоит христианская надежда; что мы, как христиане, должны с нетерпением ожидать; и как это помогает нам жить жизнью, которая прославляет Бога.

**Чем христианская надежда НЕ является**

Позвольте мне прежде всего пояснить, чем христианская надежда НЕ является.

Христианская надежда –:

Не является **мирской**. Иными словами, это уверенность не в том, что может нам предложить эта временная жизнь, помимо общения со Христом. Как пишет Павел, в I Коринфянам в этом мире нет настоящей надежды. Если нет надежды по ту сторону могилы, которая может настигнуть нас в любой момент, тогда давайте есть и пить, ибо завтра умрем, так как нет никакой надежды, кроме той, что предлагает нам эта жизнь.

Христианская надежда - это не **безосновательный оптимизм**: она не основана на том, чего мы не знаем, на неизвестных переменных, которые могут измениться в последнюю минуту, то есть - я надеюсь, что Бог действительно благ, и что я сделал достаточно хорошего, чтобы попасть в рай, когда придет мое время. Такая надежда хорошо отражает смысл, в котором это слово в основном используется в современном мире: то, о чем можно догадываться, предполагать, но все это тоже не является истинной надеждой.

Христианская надежда - это не **религиозное принятие желаемого за действительное**, то есть - если христианство окажется неправдой, я думаю, что в конце концов я ничего не потеряю, ведь сейчас оно делает меня счастливым. И снова Павел, говорит нет! *Если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков.*

Если христианская надежда - это не мирская надежда; если это не безосновательный оптимизм; и если это не религиозное принятие желаемого за действительное, то что же такое христианская надежда?

**Что такое христианская надежда?**

Итак, христианскую надежду можно описать по крайней мере двумя способами.

Это:

**Уверенное ожидание**, что обещания Бога истинны.

**Полная уверенность** в нашем спасении, основанном на личности и подвиге Иисуса Христа.

II. **Основание для христианской надежды**

Нам нужно помнить, что, особенно в сегодняшнем мире, уверенность в том, что человек может знать смысл жизни, не говоря уже о том, что следует ожидать после смерти, находится на рекордно низком уровне. Как мы можем утверждать, что надежду, которой мы наслаждаемся, будучи христианами, можно охарактеризовать как уверенное ожидание и полную уверенность?

Чтобы ответить на этот вопрос, нужно отметить, по крайней мере, две вещи, которые лежат в основе нашей надежды во Христе:

***Обетования Божьи****.* Первое, что нужно отметить, - это то, что христианская надежда основывается на обетованиях Бога. Это очень важно для нас и дает нам уверенность, так как у нас есть целая книга, Библия, где записаны обещания Бога своему народу и исполнение этих обещаний на протяжении всей истории. То, что Бог говорит, обязательно происходит. Для нас важно, что верность Божья в прошлом тем обещаниям, которые Он уже сделал и выполнил, должна придать нам уверенность в том, что обещания, которые еще не реализованы, также будут выполнены в соответствии с Его суверенной мудростью и целью.

Более конкретно, наша надежда, как христиан, сосредоточена на личности и работе Иисуса Христа. Во-первых, наша надежда сосредоточена на Христе, потому что обетование Бога об искуплении было исполнено во Христе. Все Писание указывает на Христа. Христос удовлетворил моральное требование Божьего закона, данное в Ветхом Завете. Он является исполнением ветхозаветных пророчеств о Мессии, который должен пострадать за Свой народ. Он в Своей смерти и воскресении победил грех и смерть, отделяющие человека от Бога (Ис. 53, предсказывает страдание Христа, потомка Давида, как предсказано в ...).

Во-вторых, наша надежда сосредоточена на Христе из-за того, что Он умер, воскрес и теперь победоносно правит. В этом случае мы можем быть уверены, что Его утверждения истинны, включая обетование вечной жизни, которое мы имеем с Богом, если мы христиане. Если Христос не воскрес из мертвых, в Писании нет больше ничего, что указывало бы на христианскую надежду. У нас тогда не могло бы быть уверенности, которую мы имеем сейчас.

Павел говорит именно об этом в 1 Коринфянам 15:17. Он пишет: «А если Христос не воскрес, то вера ваша тщетна: вы еще во грехах ваших». Но Христос воскрес из мертвых, поэтому у нас есть надежда.

\*\* Итак, христианская надежда основывается на обетованиях Божьих, которые через Христа сделали возможным искупление путем победы над грехом и смертью. \*\*

***Благодать Божья****. Во-вторых, мы должны отметить,* что мы можем быть уверены в Божьей благодати. Если бы обещания Бога не были столь неразрывно связаны с Его благодатью к нам как грешникам, тогда все стимулы загробной жизни мало бы нас успокаивали. Другими словами, если Бог обещал людям вечную жизнь, но предоставил бы нам самим достигать ее, и не дал нам повода думать, что мы можем находиться в его присутствии, тогда что бы это была за надежда? Мы вернулись бы к безосновательному оптимизму или, наоборот, к отчаянию.

Джон Пайпер подытоживает связь между благодатью и надеждой следующим образом: «Если бы Бог не был Богом благодати, у нас не было бы надежды. Мы могли бы только скрестить пальцы на удачу. Мы могли бы много желать. Мы могли бы даже, напрячь всю силу воли и быть позитивными мыслителями и тем самым выжать все возможное из нашей краткой и неопределенной жизни. Но не могло бы быть и речи об уверенности в хорошем будущем. Не могло бы быть уверенного ожидания, что для нас все сложится чудесно и радостно».

Я недавно читал книгу об Исламе, и, хотя я признаюсь, что не так хорошо знаком с этой религией, автор отмечает, что в целом у мусульман нет окончательной уверенности, что, когда они предстанут перед Аллахом, даже если они прожили честную жизнь, что Он примет их в рай. Он суверен, но похоже его принятие носит случайный характер.

Но когда мы, как христиане, предстанем перед Богом, все, что нам нужно - это указать на Христа. Бог был милостив к нам во Христе. Он соделал праведность Христа нашей праведностью. Поэтому Его труд от нашего имени - это единственное оправдание, который мы имеем перед Богом, и мы можем быть уверены, что этого будет достаточно для того, чтобы мы унаследовали все, что нам обещано во Христе.

Итак, повторим, давайте согласимся с тем, что, в отличие от религиозной мечтательности или неопределенного оптимизма, христианская надежда это: **уверенное ожидание**, что обетования Бога истинны. **Полная уверенность** в нашем спасении, основанном на личности и работе Иисуса Христа.

**III. Аспекты христианской надежды**

Теперь, когда мы понимаем основу нашей надежды, мы кратко остановимся на некоторых вещах, которые христиане могут ожидать. Когда мы начинаем наше обсуждение специфики христианской надежды и как это может вдохновлять вас как христианина в вашем жизненном пути с Богом, я подумал, что было бы полезно кратко напомнить о некоторых основных реалиях нашей текущей жизни.

Эти реалии должны служить важным контрастом для специфики нашей надежды во Христе.

*Во-первых, мы все еще грешим*. На втором занятии по теме «Жизнь, угодная Богу» мы отметили, что позиционно мы находимся во Христе. Это означает, что, когда Бог смотрит на нас, Он видит нас через совершенство Христа. Однако мы все еще боремся с нашей плотью. Итак, мы в определенном смысле святы и непорочны перед Богом, но нас все еще охватывают грешные мысли, желания и поступки.

*Во-вторых, мы все еще испытываем боль и страдания*. Мы не только грешим, но и переживаем все последствия нашего греха и жизни в падшем мире. Это включает в себя эмоциональную боль от разорванных отношений, будь то отвержение или смерть, а также физическую боль от болезней и немощей. Вопреки тому, что могут сказать нам некоторые учителя, Бог не обещает нам свободы от последствий греха. На самом деле Христос обещает Своим последователям прямо противоположное.

*В-третьих, наша жизнь закончится.* Это может показаться мрачным, но, конечно, это правда. За исключением нескольких отдельных примеров из Ветхого завета и тех, кто будет восхищен, когда Христос вернется, мы все испытаем смерть. Все, что мы знаем в этой земной жизни - отношения, которые нам нравятся, наше имущество --- однажды прекратятся. Закончится не только наша индивидуальная жизнь, но и сам мир, в том виде, как мы его знаем сейчас, будет уничтожен. В 2 Петра 3 Петр пишет, что мир сгорит в огне и что будет создано новое небо и новая земля. Как, как в малом, так и в крупном масштабе жизнь, в нынешнем виде, временна и мимолетна и подходит к концу. Это фундаментальные реальности нашего человеческого существования, даже если мы христиане: мы все еще грешим, мы все еще страдаем, и жизнь, в нынешнем смысле, закончится.

**Вопрос: Может показаться странным начать с этих отрезвляющих реалий, но почему, по вашему мнению, нам важно иметь твердое понимание этих реалий?**

Ответ: Чтобы защитить нас от слишком больших ожиданий от этой жизни и для того, чтобы укрепить наше ожидание будущей жизни.

Как только мы твердо закрепим это в своем разуме, возникают вопросы: что мы должны ожидать, как дети Божьи, и как наши ожидания пересекаются с нашей повседневной жизнью. Мы могли бы выделить много вещей, но, из-за ограничения во времени, кратко остановимся на четырёх из них, в частности, на тех, которые каким-то образом являются ответом на несовершенную реальность, о которой мы только что говорили.

***Воскресение из мертвых/Возвращение Христа***. Я начинаю с этого, потому что, если нам никогда не выбраться из могилы, то, опять же, как говорит Павел в 1 Коринфяне 15, «мы несчастнее всех человеков». Смерть - это в конце концов великая проблема, с которой мы сталкиваемся. Это первичный результат греха. Если мы не воскреснем из мертвых, это означает, что сила греха не побеждена. Но на самом деле мы знаем, что сила греха была побеждена Христом.

И снова в 1-м Послании к Коринфянам 15 Павел говорит, что, поскольку Христос воскрес, в стихе 54: «поглощена смерть победою.55 Смерть! где твое жало? ад! где твоя победа? 56 Жало же смерти - грех; а сила греха - закон. 57 Благодарение Богу, даровавшему нам победу Господом нашим Иисусом Христом!» Это снова направляет наши мысли и доверие ко Христу. Причина, по которой мы можем быть уверенными в том, что мы будем воскрешены, заключается в том, что Христос воскрес из мертвых и победил смерть.

Мы должны особо отметить, что *воскресение мертвых произойдет* в то же время, когда Христос вернется явным для всех образом, чтобы собрать всех живущих христиан, а также тех, кто умер, чтобы навсегда быть с Ним (1 Фессалоникийцам 4: 13-18). Правда заключается в том, что некоторые христиане не столкнутся со смертью. И, как христианин, который все еще живет, это можете быть и вы. Задумайтесь об этом! Христос может прийти в любой момент, и вы можете оказаться в Его присутствии навсегда ... Согласно 1 Фессалоникийцам 4:18, мы должны утешать друг друга этими словами. Мы должны жить так, как будто возвращение Христа может произойти в любой момент.

Итак, эта жизнь заканчивается / закончится, но еще многое нас ждет впереди. Это наша вечная жизнь с Богом, и она дает нам надежду, чтобы мы могли сейчас жить, как мы живем.

Во-вторых, следует отметить, что мы ожидаем ...

***Совершенства без греха***. Мы читаем в разных местах Писании, например, в Ефесянам 1: 4, что Бог сотворил нас во Христе, чтобы мы были святыми и непорочными. Я хочу, чтобы мы с вами понимали, что совершенство, о котором идет речь - это совершенство Христа, а не наше, которое мы каким-то образом заработали. Совершенство - это дар Христов, который Бог дает нам, и благодаря этому мы можем быть в присутствии Бога.

Однако этот подарок, продолжая аналогию, в определённом смысле нельзя развернуть полностью и радоваться ему до тех пор, пока Христос не вернется, и наши воскрешенные тела не будут прославлены. Вот тогда все последствия грехопадения исчезнут.

Это удивительно, учитывая наше положение согласно Послания к Титу 3. Помните, на нашем первом занятии мы узнали в этом отрывке, что вне Христа мы полны греха и нечестивых похотей, распрей и раздоров как **внутренних**, так и **внешних**. Мы знаем, что даже после нашего обращения ко Христу мы все еще пытаемся пригвоздить наши греховные желания на крест. Это должно привести нас к осознанию того, что мы провозглашены праведными во Христе, и однажды мы испытаем, что это значит быть полностью свободным от греха, который все еще претендует на власть в нашем сердце и разуме.

Итак, мы с нетерпением ожидаем нашего воскресения и завершения нашего спасения. В-третьих, мы также с нетерпением ждем времени, когда не будет ...

***Боли, страданий и смерти***. Мы с вами только что говорили, что мы все еще страдаем и испытываем боль и смерть в этой жизни. В Откровении 21: 4, когда апостол Иоанн описывает жизнь на новой земле, он пишет: «И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло».

Таким образом, мы не только не будем испытывать проблем с грехом и всем остальным, что лишает нас радости во Христе, но в нашей новой жизни не будет всего того, что олицетворяет жизнь в этом падшем мире. Мы перейдем из мира, отмеченного смертью и тлением, в мир вечной жизни.

Последнее и самое важное, что я хочу отметить сегодня, это то, что мы с нетерпением ждем ...

***Вечного и постоянного присутствия Бога***. В Откровении 22:4 озарение Писания по сути достигает своей кульминации. Мы читаем замечательное высказывание Иоанна о том, что однажды христиане «... узрят лице Его, и имя Его будет на челах их».

Что делает это утверждение настолько удивительным, это то что оно выражает собой полное восстановление нашего общения с Богом. Если вы помните в Исходе, Бог не дал Моисею увидеть Его лицо, когда тот просил увидеть Бога. Моисей должен был спрятаться в расщелину скалы и смог увидеть Бога лишь сзади, когда проходила Его слава, иначе он бы не выжил в присутствии Божьей святости (Исход 33). По эту сторону нашего прославленного состояния, мы не можем увидеть Бога и при этом выжить, что лишь подчеркивает святость нашего Бога и наше несовершенство. Тот факт, что мы увидим Его лицо, означает, что наше спасение завершено: мы увидим Бога таким, каким Он есть, и мы сможем быть в присутствии Бога, не опасаясь суда и смерти.

Итак, все, что мы принимаем от Бога сейчас благодаря пребыванию во Христе и присутствию Святого Духа, является лишь тенью той близости, в которой мы однажды будем наслаждаться полнотой Божьего присутствия. И тогда мы будем наслаждаться Его славой вечно.

Джон Пайпер очень хорошо обобщил понятие христианской надежды. Он говорит: «Наша надежда состоит в том, что любовь к Богу дарует нам радость во всепоглощающей славе Бога, за пределами смерти и будет возрастать всю вечность». Мы могли бы еще много сказать относительно того, что христиане могут ожидать. Но теперь, когда мы обсудили основы нашей надежды на Христа и некоторые ее особенности, мы вкратце обсудим практическое влияние этой надежды на нашу жизнь.

Но прежде чем продолжить, есть ли какие-то вопросы?

**Практическое применение: Жить с надеждой**

В 2 Петра 3 говорится о том, что однажды эта земля будет разрушена и что будет новое небо и новая земля, и Пётр задает вопрос в стихе 11: «Если так все это разрушится, то какими должно быть в святой жизни и благочестии вам?» Он говорит им / нам, что мы должны жить святой и благочестивой жизнью, ожидая дня Божьего.

Другими словами, определенное ожидание будущего должно мотивировать нас жить так, чтобы наша жизнь была отражением надежды, которую мы имеем во Христе. Итак, я перечислил только три вещи, хотя их может быть больше ... Во-первых, наша надежда должна:

***Помочь нам устоять в искушении.***

**Вопрос: Почему наша надежда во Христе помогает нам устоять в искушении?**

Ответ: Она помогает нам сохранять столь необходимую долгосрочную перспективу, когда грех пытается удержать наш разум на том, что здесь и сейчас неуместными желаниями облегчения и удовлетворения личных потребностей. Конечно, это относится не только к искушениям плоти ... это может быть и испытание гонениями, упражнениями в благочестии, какими бы трудными они ни казались.

I Петра 5:8-10: “Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить. 9 Противостойте ему твердою верою, зная, что такие же страдания случаются и с братьями вашими в мире. 10 Бог же всякой благодати, призвавший нас в вечную славу Свою во Христе Иисусе, Сам, по кратковременном страдании вашем, да совершит вас, да утвердит, да укрепит, да соделает непоколебимыми.”

*Итак, 1) наше искушение является временным.*

Подобно этому Павел в письме Филиппийцам сравнивает христианскую жизнь с бегом. Он видит финиш, и там он видит награду: воскрешение мертвых и вечную жизнь. Он пишет: «Братия, я не почитаю себя достигшим; а только, забывая заднее и простираясь вперед, 14 стремлюсь к цели, к почести вышнего звания Божия во Христе Иисусе».

*Итак, 2) мы видим конец нашего спасения, что помогает нам переносить наши кратковременные испытания на земле.*

***Побуждать нас жить по вере и трудиться ради Божьей славы.***

**Вопрос: Почему наша надежда во Христе помогает нам жить по вере и трудиться в этой жизни ради Божьей Славы?**

Ответ: В самом общем смысле, мы признаем, что этот мир не является нашим окончательным домом, из которого мы будем взяты, он будет уничтожен и заменен новым небом и новой землей. Наше мышление принципиально ориентировано на том, что Божье, на цели Бога и Его вечную славу.

В Послании к Евреям 11 после описания тех верующих, которые жили до нас, в стихах 13-16 автор объясняет причину, по которой они прожили жизнью веры, и делали дела веры: «Все сии умерли в вере, не получив обетований, а только издали видели оные, и радовались, и говорили о себе, что они странники и пришельцы на земле; 14 ибо те, которые так говорят, показывают, что они ищут отечества.

15 И если бы они в мыслях имели то [отечество], из которого вышли, то имели бы время возвратиться;

16 но они стремились к лучшему, то есть к небесному; посему и Бог не стыдится их, называя Себя их Богом: ибо Он приготовил им город».

Есть еще много практических последствий, которые мы могли бы рассмотреть здесь в отношении того, как наша преданная жизнь должна демонстрировать нашу надежду ... но достаточно сказать, что мы трудимся ради вечного сокровища, и это затрагивает все сферы: наши ценности, приоритеты, работу и т. д.

Поэтому, мы жертвуем наши финансы на Божье дело и на помощь нашим нуждающимся братьям и сестрам в знак нашего доверия к Богу и его щедрости. Мы жертвуем своим личным временем, чтобы вкладывать его в других ради их духовного блага; мы откладываем газету и выключаем телевизор, чтобы изучать Божье Слово и позволить ему управлять нашими мыслями и действиями по отношению к Богу и к другим; и мы используем наши дары в первую очередь не для профессиональной карьеры, а для распространения Евангелия, созидания и назидания Церкви. Наше мышление в основном сосредоточено на том, что Божье, на целях Бога и Его вечной славе. По иронии судьбы, именно с таким мышлением о вечной жизни мы прославляем Бога и достигаем Его цели на этой земле.

К. С. Льюис пишет: «Читая историю, вы видите, что именно христиане, внесшие неоценимый вклад в развитие нашего сегодняшнего мира, более других думали о мире грядущем… И лишь по мере того, как христиане все меньше думали о мире ином, слабело их влияние на положение вещей в этом мире. Цельтесь в небо – попадете и в землю; цельтесь в землю - не попадете никуда!»

***Удерживает нас от отчаяния***

**Вопрос: Как наша надежда во Христе удерживает нас от отчаяния?**

Ответ: *Нет ничего, что эта жизнь могла бы сделать, чтобы отлучить нас от Бога. Поэтому у нас нет причин бояться, и мы можем уверенно успокоиться, полагаясь на труд Христа от нашего имени*. Я не знаю слов лучше, чем это выразил Павел в Послании к Римлянам 8. Кто-нибудь ПРОЧТИТЕ пожалуйста Римлянам 8: 28-38.

***V. Заключение***

***ЕСТЬ ВОПРОСЫ? Помолитесь***