

**Семинар**

**Основы христианской жизни**

**Занятие 6: Встреча с миром**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**I. Вступление**

За последние пять занятий мы рассмотрели темы, начиная со спасения, которое совершает Бог, как Бог говорит с нами и как мы говорим с ним, и какой должна быть наша жизнь как поместной церковной семьи. Мы сосредотачивались прежде всего на том, что происходит между нами и Богом или между нами и другими христианами. Сегодня мы переключим наше внимание на отношения между нами, как христианами, и «миром», то есть теми, кто не знает Христа.

Сегодня наша тема: Встреча с миром.

Когда мы говорим о том, как христиане «встречаются с миром», нужно отметить несколько ключевых моментов, среди прочих, которые вы, как новообращенный христианин, должны знать о себе:

Во-первых, вы должны признать, что вы призваны быть в мире, но не быть от мира. Возможно, вы уже слышали это утверждение раньше.

**Вопрос: Что означает быть в «мире»?**

Ответ: Эта фраза взята как резюме Иоанна 17. Что подразумевается под словом «мир», когда говорится: «Они (ученики) не от «мира». Это относится к тому, что не является частью Царства Божьего; к тому, что погибает, не имеет надежды и в конечном итоге будет судимо. По сути, это утверждение означает следующее: Бог поместил нас, христиан, в этом мире, чтобы жить, работать, быть продуктивными, не для себя, в конечном счете, а для того, чтобы быть свидетелями Иисуса Христа, и чтобы трудиться для совершения Его воли.

Во-вторых, и чуть конкретнее, это означает, что, будучи христианином, вы теперь являетесь членом вечного царства Бога ...

Итак, когда мы продолжаем жить в этом физическом мире, который все еще испорчен грехом и неверием, мы являемся частью вечного царства, которое распространяется, и будет полностью установлено, когда Христос вернется, чтобы судить мир.

И последнее, мы, будучи избранными Богом и участниками Его вечного царства, в своем мышлении и поступках должны соответствовать Христу, а не миру. Павел выражает эту мысль в Послании к Римлянам 12: 2. Там он пишет: «не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего».

«Век сей», на который ссылается Павел - это мир греха, со всей его ложью, обманом и тщетностью, который все еще доминирует над всеми теми, кто пребывает в неверии. Павел говорит: не думайте и не живите, как те, кто управляем духом мира, потому что вы принадлежите к Царству Божьему и обрели новую жизнь, полную вечного смысла.

Поэтому тот старый, тщетный и, в конечном счете, поверхностный способ мышления о жизни и ее смысле был заменен на совершенно новый способ мышления и жизни --- на тот, который формируется Божьим Духом и связан с Его волей. Мы получили вечную надежду, направление и цель в нашей жизни.

Как те, кто становится частью Царства Божьего, мы не просто пассивные получатели всех связанных с этим преимуществ и наград, а активные участники продвижения Царства Божьего. Другими словами, первичное призвание каждого христианина – это быть работником царства.

Это подводит нас к тому, как мы, христиане, должны встречать этот мир. Цель этого занятия - подчеркнуть важность того, как нам жить среди других людей, которые не знают Христа, а также указать на важность распространения Благой Вести о Христе среди неверующих.

Есть вопросы, прежде чем мы продолжим?

**II. Встреча с миром: жить верной жизнью**

Как отмечалось ранее, христиане являются частью Царства Божьего, и мы призваны свидетельствовать о Божьей истине и отображать Его славу в окружающем нас мире. Как следствие, мы должны жить жизнью, которая отличается от жизни этого мира. Нас должно волновать, прославляем ли мы Бога. Это наше главное стремление и мотивация.

Важно отметить, что наша жизнь приносит славу Богу отчасти потому, что она выделяется на общем фоне и, тем самым, дает надежду тем, кто еще не знает Христа.

Итак, как вы можете видеть в своих распечатках, мы хотим кратко обсудить некоторые способы, как наше поведение и то, как мы живем в этом мире, прославляет Бога и отличает нас от нехристиан.

Первое, что нужно отметить ...

**Наша речь…о чем мы говорим и как мы об этом говорим.**

**Вопрос: Каким образом наша речь должна выделять нас как христиан?**

Ответ: Наша речь должна характеризоваться тем, что в ней есть и тем, чего в ней нет ...

Она не должна быть порочной или использоваться для сплетен, клеветы или унижения других. В Послании к Ефесянам 4 Павел призывает христиан не допускать, чтобы какие-либо нездоровые разговоры исходили из их уст. Это увещевание дается, когда Павел противопоставляет ветхое я и новое я во Христе.

Я полагаю, что, если вы работаете в мире, вы сами видели, как часто речь используется, чтобы унижать других. Или вы видели, насколько не созидающей может быть беседа коллег. Наша речь, как христиан, не должна быть такой же, и тогда мы будем выделяться.

С другой стороны, наш разговор должен быть назидательным. В Колоссянам 4: 6 Павел говорит: «Слово ваше [да будет] всегда с благодатию, приправлено солью, дабы вы знали, как отвечать каждому». Суть здесь в том, что то, о чем мы говорим, и как мы говорим об этом, должно отличаться от тех, кто не знает Христа. Мало того, что наша речь не только не должна быть порочной, она должна быть назидательной и вдохновляющей.

Есть много способов как можно оценить себя в этой области. Мы должны, по крайней мере, оценивать то, о чем мы говорим, и как мы говорим об этом. Являются ли слова, которые мы говорим, сознательно ободряющими для других? Являются ли они сомнительными с нравственной точки зрения? Послужат ли они тому, что возможно привлечёт неверующих к вам и к тому, во что вы верите?

Речь - это мощный инструмент, при помощи которого мы можем отличиться от мира и отображать надежду, которую мы имеем во Христе.

**Второе**, что я хочу отметить, это наши действия. Если вы ходите в церковь, такую как наша, и люди знают, что вы христианин, то они БУДУТ наблюдать за вашими поступками. Наша речь, независимо от того, насколько бы христианской она ни была, будет бессмысленной, если наши поступки также не являются отражением надежды, которую мы имеем во Христе.

Говоря в целом, есть несколько вещей, которые следует учитывать в отношении того, как наши поступки должны определять нас как христиан ... это то, что будет наиболее заметно для нехристианина.

Во-первых, я думаю, вы должны отличаться честностью и достоинством. В I Петре 4 апостол пишет, что христианин покончил с грехом, поэтому он не участвует в пьянстве и других грехах. Как следствие, нехристиане считают христиан странными. Этот принцип применяется ко многим видам греховного поведения. Суть в том, что должно быть различие между нашим поведением и поведением тех, кто не знает Христа. Мы и они находим наслаждение в разных вещах, которые приносят нам удовольствие.

Во-вторых, наши добрые дела. На втором занятии по теме «*Жизнь, угодная Богу*» мы отметили, что Христос призвал нас делать добрые дела. Конечно, это включает в себя много разного. Один из способов, как наши добрые дела должны быть заметны для нехристиан, касается того, как мы относимся к другим верующим и служим им. В Евангелии от Иоанна 13 говорит Своим ученикам: «Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, [так] и вы да любите друг друга.

35 По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою». Заповедь любви относится ко всем христианам, и одним из предполагаемых результатов этой заповеди является свидетельство для нехристиан.

Другой способ, где должны проявляться наши добрые дела, - это наше отношение к тем, кто возможно является нашим противником или недоброжелателем. Мы, как христиане, можем любить и служить тем, кто не любит нас, или пытается навредить нам, потому что мы осознаем, что Бог сделал для нас. Если вы хотите удивить неверующего, который, возможно, не совсем был добр к вам, приложите усилие, чтобы сделать что-то хорошее для него. Так вы проявите любовь, которой Бог любит нас, и это станет мощным свидетельством Божьей славы.

**Последнее, что стоит отметить – это верность в нашей работе**. Это особенно важно, потому что работа – это то место, где большинство из нас соприкасается с нехристианами.

**Вопрос: Каким образом мы можем прославлять Бога и быть добросовестными свидетелями для Бога в нашей работе?**

Ответ: Мы можем это сделать, будучи старательными, надежными, честными, особенно, если мы сделали что-то не так, наша готовность признаться в этом, хотя это и нелегко с профессиональной точки зрения, может стать ярким свидетельством для нехристианских коллег.

В конечном итоге, мы знаем, что мы работаем не для одобрения человека, а для прославления Бога. Это освобождает нас от многих соблазнов схалтурить, схитрить или не вовремя проявить честолюбие, с чем мы можем столкнуться в любой момент.

Когда мы встречаемся с миром в таких ситуациях, цель всего, что мы делаем и как мы живем заключена в словах самого Иисуса. В Матфея 5:16 Иисус говорит Своим последователям: «Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного».

Есть какие-то вопросы?

**III. Встречая мир с Благой вестью**

Мы, однако, призваны к большему, чем просто жить правильной жизнью, которая хорошо говорит о Боге и Его детях. На самом деле мы призваны делиться евангельским посланием или благой вестью с теми, кто не знает Христа. Слово, которое обычно используемое для этой деятельности – это благовестие (либо евангелизация).

Чтобы убедиться, что мы все понимаем, что имеется в виду, позвольте мне задать вам вопросы ... **Вопрос: Что такое благовестие?**

Ответ: Согласно Библии, благовестие – это просто рассказ Евангелия Иисуса Христа и утверждение, что Евангелие призывает людей к покаянию и вере.

Таким образом, по своей сути, благовестие - это процесс словесного сообщения людям о том, как они могут примириться с Богом и восстановить общение с Ним.

Возможно, вы слышали заявление: «Проповедуй Евангелием всегда и, если необходимо, словами». Хотя я, безусловно, ценю важность этого утверждения о том, как мы должны жить на виду у других людей, оно, тем не менее, может ввести в заблуждение, если мы откажемся от словесного провозглашения Евангелия. Писание ясно показывает, что Евангелие включает в себя содержание, послание, которое должно быть принято теми, кто желает спасения. Люди могут справедливо восхищаться тем, как мы живем, но, если они никогда не услышат и не примут причину, по которой мы живем так, тогда мы ни как им не помогли.

Как пишет Джон Чизмэн в его книге «*Благодать Бога в Евангелии*»: «Благовествовать – значит провозглашать, основываясь на власти Бога то, что Он сделал, чтобы спасти грешников, предупреждать людей о том, что они потеряны без Бога, направлять их к покаянию и вере в Господа Иисуса Христа».

**Почему нам следует встречать мир с благой вестью?**

Теперь, когда у нас есть представление о том, что такое благовестие, мы обсудим, почему благовестие важно для христианской жизни - по сути, мы хотим ответить на вопрос: «Почему мы должны благовествовать?»

Вы можете увидеть это в своих распечатках.

*Во-первых, это заповедно нам, следовательно, это вопрос послушания*. Благовестие - это не просто занятие для нескольких привилегированных христиан, у которых очень открытый характер. Всем христианам предоставлена честь распространять благую весть, используя те дары, которые дал им Бог.

Чтобы поддержать эту мысль, мы должны отметить, что Сам Христос повелевает нам благовествовать. В Матфея 28: 18-20 Он говорит: «идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа, 20 уча их соблюдать все, что Я повелел вам; и се, Я с вами во все дни до скончания века. Аминь».

Учитывая объем задачи, поставленной Христом и временные рамки (до скончания века), похоже, что Христос здесь дает повеление, которое является обязательным для всех Его последователей с самого начала Церкви до конца этого мира. Итак, Он не просто повелевает это горстке своих учеников, но всем Своих учеников. Нам ВСЕМ, как христианам, заповедано благовествовать, научая народы. Сама заповедь предназначена для того, чтобы вызвать в нас послушание.

В особенности как новообращённый христианин, вы должны рассматривать благовестите как часть следования за Христом, такую же как и молитва Богу и посвященность другим верующим.

*Во-вторых,* благовестие *- это то, как Бог достигает своей цели* призвать людей из всех народов, чтобы прославиться в искуплении. В Послании к Римлянам 10: 13-15 Павел подчеркивает необходимость благовестия: «Ибо всякий, кто призовет имя Господне, спасется. 14 Но как призывать [Того], в Кого не уверовали? как веровать [в] [Того], о Ком не слыхали? как слышать без проповедующего? 15 И как проповедывать, если не будут посланы? как написано: как прекрасны ноги благовествующих мир, благовествующих благое!»

Если спасение подразумевает принятие и послушание вести о Христе, тогда понятно, что эта весть должна быть провозглашена, чтобы были обращенные. Подумайте о своем собственном обращении к вере. Скорее всего, вы узнали Христа, потому что кто-то был верен в провозглашении благой вести о Христе. Таким образом, Божий план вашего искупления, скорее всего, был результатом того, что кто-то провозгласил весть о спасении.

*В-третьих, она отражает ту же любовь и сострадание, какие Христос испытывал по отношению к неспасённым*. Другими словами, мы должны благовествовать из любви к погибающим, и, поступая так, мы становимся похожими на Христа.

В Евангелии от Матфея 9:36 мы читаем, что Христос, «видя толпы народа, сжалился над ними, что они были изнурены и рассеяны, как овцы, не имеющие пастыря. 37 Тогда говорит ученикам Своим: жатвы много, а делателей мало; 38 итак молите Господина жатвы, чтобы выслал делателей на жатву Свою».

Любовь и сострадание Иисуса к людям побуждает Его вдохновлять своих учеников молиться о большем количестве делателей, чтобы собрать урожай.

*И последнее. Мы должны проповедовать, потому что мы любим Бога*. Иисус говорит в Иоанна 14:15: «Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди». Любовь к Богу приведет к желанию соблюдать Его заповеди и провозглашать Его славу, собирая больше поклонников и научая больше людей.

И снова Джон Чизман, в книге «*Благодать Бога в Евангелии*», пишет: «Любовь к Богу является единственным и достаточным мотивом для благовестия. Себялюбие перерастет в эгоцентризм; любовь к неспасенным не оправдает надежд в отношении тех, кого мы не сможем любить, или когда трудности покажутся непреодолимыми. Только глубокая любовь к Богу даст нам силы соблюдать Его слово, провозглашая Его Евангелие, когда человеческие силы нас подведут».

Есть вопросы?

Если это вопрос послушания, и это помогает нам расти, распространяя Божье Царство ...

**Вопрос: Почему благовестие бывает таким трудным?**

Страх перед людьми. Несомненно, мы все, в какой-то степени, знаем, что такое страх перед людьми. Этот страх может оказаться особенно пагубным, когда речь идет о благовестии. Это особенно относиться к новообращённым, у которых могут быть друзья или родственники, которые не знают Христа, и, вероятно, им будет трудно понять изменения в вашей жизни. На самом деле им может это совсем не понравиться.

Страх неподготовленности (недостаток знаний). Легко допустить страх того, что мы не сможем ответить на все вопросы, которые кто-то может нам задать. Поэтому мы просто иногда избегаем общения с людьми, когда думаем, что разговор может зайти о Евангелии. Или мы считаем себя недостойными говорить о евангелии из-за нашего греха.

Слишком занят / нет стремления. Это, пожалуй, самое серьезная причина, почему мы можем потерпеть неудачу в благовестии другим. Очень трудно себе представить, что, получив новую жизнь во Христе, мы можем избегать благовестия просто потому, что мы слишком заняты или потому, что это нам неинтересно. Но дело в том, что жизнь, особенно в большом городе, летит со скоростью 200 км в час, и очень легко упустить из виду, для чего мы живем и забыть о нашем долге благовествовать другим.

Вероятно, есть много других причин, которые мы могли бы назвать, и у нас будет соблазн приводить причины, почему благовестие оказывается для нас трудной задачей, на протяжении всей нашей жизни. Однако ... мы, как христиане, должны понимать, что, если благовестие является основным способом, как Бог привлекает к Себе людей и, таким образом, расширяет Своё Царство, тогда сатана будет использовать все, что находится в его распоряжении, чтобы помешать нам благовествовать.

Итак, когда вы исследуете свое собственное послушание в благовестии, вы должны молиться о том, чтобы Бог дал вам понимание и избавление от этих препятствий для вашего послушания.

**То, что важно помнить при благовестии**

Правильное благовестие, по своей сути, заключается в содержании. Вы можете встретиться с пособиями по благовестию, которые держатся на методике, чтобы заставить людей принять «решение» в пользу Христа. Но, в сущности, наша задача как посланников Христа - провозгласить послание Христа. Как бы вы не решили общаться с неверующими, вам следует противостоять искушению поверхностно и неопределённо говорить о том, что означает следование за Христом.

Нет христианского послания без слов «Покайтесь в своих грехах и веруйте в Христа и ходите в обновленной жизни». Если вы читаете в Деяниях о благовестии Павла, то видите, что Павел, куда бы он ни шел, провозглашал послание Божьей воли для нашей жизни и послание о нашей нужде в покаянии и вере во Христа.

Итак, когда у вас есть возможность поделиться Евангелием с коллегой или членом семьи, объясняйте, как можно понятнее послание Евангелия (упомяните план темы «Два пути: выбор каждого из нас»). Какими бы хорошими не были наши мотивы, мы не поможем людям своим благовестием, если не объясним четко в чем состоит благая весть; иначе будут «христиане», которые не понимают, что такое евангелие, от чего они спасаются и почему Христос умер за них.

Ваше личное свидетельство само по себе еще является благовестием. На первый взгляд это может показаться спорным. Мы, конечно же, не хотим недооценивать важность того, как человек был обращен, и того, что Христос сделал в его жизни. В Деяниях 26 Павел использует историю своего обращения к вере и жизни во Христе, когда Он предстает перед судом царя Агриппы. Но, что важно, он не останавливается на этом, но продолжает говорить о послании, которое ему было поручено передать другим. Он излагает Евангелие.

Мы живем в обществе, где личный опыт является окончательным авторитетом. Если мы говорим лишь о своем опыте без четкого изложения евангельского послания, это может привести к реакции, подобной той, которая была у моего коллеги не так давно: «Здорово что вы нашли свое, а вот меня больше интересует буддизм». Каким-то образом, нам нужно ясно объяснить, как наш опыт связан с посланием Евангелия.

В-третьих, большое значение имеет то, как вы живете. Это просто закрепляет наше обсуждение о важности того, как мы живем. В своей книге «*Духовные дисциплины христианской жизни*» Дон Уитни пишет: «Самым мощным христианским свидетельством всегда было, когда о Слове Божьем говорит тот, кто живет по Слову Божьему».

Хотя перемены в нашей жизни и речи с момента нашего обращения к вере, никогда не являются достаточными для верного библейского благовестия, тем не менее это лучший инструмент, который подтверждает слова нашего благовестия. Наша жизнь либо удостоверяет подлинность благой вести для окружающих, либо наглядным образом делает ее недействительной.

Наконец, мы должны подчеркнуть, что сам Бог совершает процесс обращения. Помните, что есть разница между тем, что делает Бог и тем, что делаете вы. Наша работа, как ясно говорится в Послании к Римлянам 10, заключается в том, чтобы добросовестно проповедовать послание Евангелия, а Бог через своего Святого Духа совершает обращение человека к вере. Эта истина должна укрепить нашу зависимость от Бога, поскольку мы понимаем, что это чудо, когда любой из нас переходит из тьмы в свет.

Тот факт, что именно Бог совершает обращение, должен вдохновлять нас, когда мы благовествуем. Если у вас есть неспасённый друг или член семьи, который не открыт для Бога, вы можете иметь полную уверенность в том, что Бог может изменить их. Никто не является безнадёжным.

Это также должно облегчить бремя ответственности, которое мы иногда водружаем на себя, чтобы люди принимали Христа. Не путайте свою работу с Божьей работой. Какими бы несовершенными не были наши слова, мы можем быть уверены, что Бог в силе использовать эти неуверенные слова для своей славы в спасении человека.

В заключение…

**Практические советы для тех, кто хочет проявлять верность в послушании Божьей заповеди благовестовать**

Прочтите хорошие книги, которые помогут вам быть эффективными в благовестии. Например, две замечательные книги – *Евангелие и личное благовестие* Марка Девера и *Благовестие* Мака Стайлза (о том, как задействовать всю церковь для благовестия). Еще одна книга, возможно, больше подойдет для изучения- Дж. Пакер «Благовестие и всевластие Бога» (понимание роли Бога и нашей собственной роли в спасении).

Посетите семинар на тему благовестия, который будет проводиться в нашей церкви. Это отличная тема, которая представит вам нужный образ мышления и даст практические советы для эффективного благовестия другим.

Молитесь о возможностях для благовестия. Я знаю на собственном опыте, что существует сильная взаимосвязь между молитвой о возможности благовествовать и реальными возможностями, которые открываются. Это происходит отчасти из-за верности Бога, который отвечает на молитвы, но также благодаря тому, что вы больше думаете о разных возможностях. Скорее всего, возможности существуют, вопрос в том, замечаете ли вы их. Поэтому молитесь, чтобы Бог дал вам способность увидеть духовные нужды окружающих вас людей. И тогда, подобно Павлу, который увещевает христиан в Колоссянам 4: 5, благоразумно пользуйтесь временем.

Будьте терпеливы и будьте настойчивы. В большинстве случаев благовестие совершается в течение длительного периода времени, а не за один присест. Хотя вы должны быть готовы изложить Евангелие (семинар «Два пути: выбор каждого из нас»), не чувствуйте себя неудачником или не падайте духом, если вы не сможете охватить все сразу. Мы живем в постхристианскую эпоху, когда большинство людей, с которыми мы встречаемся и говорим, скорее всего переполнены разного рода духовной и интеллектуальной шелухой, которую нужно расчищать. Конечно, Бог может изменить сердца за мгновение от слышания Евангелия. Но зачастую требуется время и усилия, чтобы привести людей к пониманию того, что такое евангелие и каковы его последствия.

Поэтому будьте терпеливы и настойчивы, и продолжайте надеяться на Бога, молясь о возможностях.