

**Семинар**

**Основы христианской жизни**

**Занятие 5: Знакомство с Божьей семьей**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**I. Вступление**

**Вопрос: Когда вы думаете о церкви, какие образы приходят вам на ум?**

Ответ: Писание предлагает несколько вариантов. Во-первых, церковь изображается как **здание**. Когда Павел обратился к коринфской церкви, он напоминает им: «... ибо мы соработники у Бога, [а] вы Божия нива, Божие строение» (ст. 9).

Церковь также изображается как **тело**. В Послании к Римлянам 12: 4-5 Павел пишет: «Ибо, как в одном теле у нас много членов, но не у всех членов одно и то же дело, 5 так мы, многие, составляем одно тело во Христе, а порознь один для другого члены».

Эти два образа очень полезны и важны и могут составить темы для интересных занятий, но название этого занятие взято из третьего образа в Священном Писании, который является **семьей**.

Когда Павел пишет Тимофею, он объясняет церковь не с точки зрения места для собраний, а с точки зрения семьи. В 1 Тимофею 3:15 Павел пишет: «…чтобы, если замедлю, ты знал, как должно поступать в доме Божием, который есть Церковь Бога живаго...» Ключевым словом здесь является *дом* ...

**В: Что такое дом?**

Ответ: Дом есть семья. Термины, связанные с семейными отношениями, широко используются в Писании. В Послании к Ефесянам 1 нам говорится, что Бог избрал нас, чтобы мы были усыновлены как его сыновья. На прошлом занятии мы обсуждали как говорить с Богом. В Евангелии от Луки 11 Иисус говорил об отношениях между отцом и сыном, чтобы показать пример для наших отношений с Богом и того, как нам молиться. Церковь упоминается как Невеста Христа в Откровении. Авторы Нового Завета ссылаются на других христиан как на братьев во Христе.

**Вопрос: Когда вы думаете о семье, независимо от того, был ли у всех нас хороший семейный опыт, какие характеристики или качества должны ее характеризовать?**

A: Любовь, забота, защита, дисциплина, единство, глубокие отношения.

Эти качества должны также характеризовать и церковь, и мы надеемся поговорить о них немного побольше сегодня, когда мы будет исследовать Деяния 2: 42-47. Цель сегодняшнего занятия состоит в том, чтобы новообращённый христианин получил хорошее преставление о том, чего следует ожидать, когда мы встречаем других членов Божьей семьи. Параллель между этим отрывком и церковью как семьей не будет совершенной, но это будет поучительно при размышлении о важности церкви для нашей жизни как христиан.

Когда мы начинаем говорить о Церкви, мне подумалось, что было бы полезно иметь четкое представление о том, что мы имеем в виду, когда используем слово *церковь* для описания семьи Божьей.

**Что такое церковь?**

Избрание Богом отдельного сообщества людей для проявления Его славы является центральной темой как в Ветхом, так и в Новом Заветах. В I Петре 2:9 Петр описывает сущность того, что такое церковь: «Но вы - род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет».

Исход описывает ветхозаветный Израиль аналогичным образом. Так же как народ Израиля был призван провозглашать славу Божью и быть ее свидетельством, так и церковь, благодаря труду Христа, стала новым Израилем и люди из каждого языка, племени и народа были призваны, чтобы стать совместным свидетельством для Бога. **Мы вместе, как семья Бога, Церковь, славим Бога и приносим Ему славу.**

***Вселенская и поместная церковь***

Есть два основных и взаимосвязанных способа понять, что значит быть частью Божьей семьи, церкви, оба из которых описаны в Писании. Во-первых, когда мы становимся христианами, как говорится в Ефесянам 1, во Христе, мы становимся членами Вселенской Церкви.

**Вопрос: Кто-нибудь знает, что я имею в виду, когда я говорю о вселенской церкви?**

Ответ: Вселенская церковь - это сообщество всех истинных верующих всех времен и народов. Это означает, что церковь состоит из всех тех, кто спасен, как верующих в эпоху Нового Завета, так и во времена Ветхого завета, то есть всех тех, чьи имена записаны в Книге жизни Агнца, как это описано в Откровении.

Во-вторых, как доказательство того, что мы действительно часть Вселенской Церкви, мы также призваны к тому, чтобы регулярно встречаться с другими членами Вселенской Церкви в поместной церкви, такой как наша.

Вы не увидите в Библии терминов *вселенская* или *поместная* церковь, но двоякое использование слова «церковь» можно увидеть во многих случаях на протяжении всего Писания.

Идея, которая была распространена, когда я учился в университете, заключалась в том, что, будучи христианами, мы являемся частью церкви вселенской, поэтому поместная церковь не имеет большого значения. Поместная церковь - это просто институт, учрежденный человеком, не приносящий особой пользы.

**В: Что является неправильным в этой идее?**

Ответ: Она явно игнорирует ясные библейские наставления не переставать собираться вместе (Евр.10: 25). Более того, она игнорирует предположение на протяжении всего Писания, что христиане встречались по местам или общинно. (Послания написаны для решения проблем в поместных церквях. Перечень стихов и отрывков, где слово «церковь» относится к поместной общине, очень длинный).

Фактически, примерно 115 раз слово экклесия, обозначающее церковь, которое используется в Новом завете, относится к поместной церкви, собранию верующих в 90% случаев, поэтому Уильям Тиндейл в своем первом переводе Библии на английский язык в 16 веке перевел слово экклесия как конгрегация (собрание).

*Суть в том, что поместная церковь описана в Писании. Поместное собрание - это видимое проявление Церкви и основное средство, через которое Бог воплощает Свои цели.*

**II. Знакомство с семьей Божьей: поместная церковь**

Теперь, когда мы установили библейское основание для церкви, давайте поговорим о ее значении в Божьем плане -

Так что же происходит в церкви? Как мы проводим время вместе?

Чтобы ответить на это, обратимся к **Деяниям 2: 42-47**. В рамках нашего сегодняшнего обсуждения я хочу обсудить особенности церкви в Деяниях в свете того, как мы рассматриваем церковь здесь, в нашей поместной церкви, чтобы вы могли проследить связь между свидетельством Писания и тем, что делаем мы в этой поместной церкви.

Итак, Святой Дух сошел в Пятидесятницу, и Петр только что закончил свою первую проповедь, призвав всех покаяться и уверовать в Иисуса Христа для прощения грехов.

Кто-нибудь, прочтите 2: 42-47.

Так же, как мы поступили на прошлом занятии с молитвой «Отче наш», сегодня мы обсудим характеристики поместной церкви, описанные здесь в Деяниях 2, и попытаемся продемонстрировать, что вы должны ожидать от встречи с семьей Божьей, и с чем вы столкнетесь при посещении наших собраний.

**Постоянно пребывали в учении (ст. 42)**. Более конкретно, здесь говорится, что они пребывали в учении апостолов. Другими словами, ранняя церковь пребывала в том, что апостолы говорили о Христе, о значении Его смерти и воскресения, а также о том, как ветхий завет указывал на Христа и был исполнен Христом. Здесь мы видим, что авторитет апостолов был явно признан и утверждён среди ранних христиан.

Обратите внимание, что акцент на учении апостолов - это первое, что упоминает Лука, и я не думаю, что это случайность. Слово является основополагающим для нашей совместной жизни. На третьем занятии мы отметили, что Бог говорит с нами именно через Слово. В I Тимофею 2: 4 мы читаем, что главная задача проповедника - проповедовать слово; возвещать или проповедовать Евангелие.

Несколько моментов по поводу того, почему Писание должно быть в центре всего, что мы делаем как церковь.

 ♦ Во-первых, как мы отметили на нашем втором занятии, Писание указывает путь к спасению и познанию Христа. Снова в 2 Тимофею 3:15 Павел пишет, что Писание может «умудрить тебя во спасение верою во Христа Иисуса».

 Итак, именно Слово приносит свет и жизнь, и открывает нам Бога. И Ветхий и Новый Завет раскрывают нам Божий характер, Его план искупления и является правилом веры для нашей жизни на этой земле.

 Это оно умудряет нас во спасение ...

 ♦ Во-вторых, Слово защищает нас от невежества и ошибок в отношении того, что относится к Богу. В своей книге «*Фундаментализм и Слово Божье*» Дж. Пакер пишет: «Поскольку церковь на земле состоит из несовершенно освященных грешников, в жизни ее членов всегда есть два недостатка, как совместно, так и индивидуально. Это невежество и заблуждение, которые вызывают упущения и ошибки в вере и поведении».

 Поэтому у Церкви есть две постоянные потребности: наставление в истинах, которыми она должна жить, и исправление недостатков, из-за которых ее жизнь нарушена. Писание предназначено для удовлетворения этой двойной потребности; цитируя I Тимофею, Пакер говорит, что Писание «полезно для научения ... и для обучения праведности, с одной стороны, и для «обличения» и «исправления» с другой».

 ♦ В-третьих, Писание делает нас способными к добрым делам в служении для Божьей славы. В этом же отрывке в I Тимофею Павел связывает знание Писания и добрые дела. Павел говорит, что все Писание «богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен». Чем больше мы научены Божьему слову, тем больше мы будем возрастать в познании Его, и тем больше мы будем подготовлены для служения другим христианам, другим членам семьи, как нам сказано в Писании.

 Резюме: Слово полезно для 1) спасения, 2) защиты и 3) обучения.

 Итак, если вы провели какое-то время в нашей церкви, вы заметили, что все, что мы делаем, построено на правильном отношении к словам истины: от наших молитв, до наших утренних проповедей, до наших воскресных проповедей, тематических семинаров, индуктивного изучения Библии по средам вечером и так далее. Приоритет отдается пониманию того, что *говорит Писание*, что оно на самом деле означает и как оно должно побуждать нас жить по-христиански.

 **Глубокое ощущение общности (стихи 44-45)**. Второе, что нужно отметить здесь – это яркая картина общности в этом отрывке. Эти христиане не были волками-одиночками, независимыми друг от друга, не несущими ответственности за кого-либо еще. Скорее, они были частью определённого сообщества, для которого было характерно посвящение друг к другу.

Возможно, самым примечательным аспектом их сообщества является **ответственность** друг за друга. «*Все же верующие были вместе и имели все общее. 45 И продавали имения и всякую собственность, и разделяли всем, смотря по нужде каждого*». Они не перескакивали из одной христианской общины в другую, потому что их потребности не удовлетворялись. Они служили друг другу и сосредоточились на восполнении нужд других людей, даже если сами при этом несли какие-то убытки.

**Здесь нужно пояснение** ... Это не означает, что ранние христиане жили коммуной, или что от нас требуется жить так же. Мы получаем более четкое представление о том, что, вероятно, имеется ввиду, когда говорится, что у них было «*все общее*», если мы посмотрим на Деяния 4: 32-37. «У множества же уверовавших было одно сердце и одна душа; и никто ничего из имения своего не называл своим, но все у них было общее. 33 Апостолы же с великою силою свидетельствовали о воскресении Господа Иисуса Христа; и великая благодать была на всех их. 34 Не было между ними никого нуждающегося; ибо все, которые владели землями или домами, продавая их, приносили цену проданного 35 и полагали к ногам Апостолов; и каждому давалось, в чем кто имел нужду. 36 Так Иосия, прозванный от Апостолов Варнавою, что значит - сын утешения, левит, родом Кипрянин, 37 у которого была своя земля, продав ее, принес деньги и положил к ногам Апостолов». (Анания и Сапфира были наказаны за ложь, а не за то, что скрыли часть их выручки).

Таким образом, дело не в том, что они ничем не владели, но в том, что они считали, что всем владеет Бог и использовали все на благо других. Также указывается, что состоятельные христиане время от времени продавали имущество, когда в их сообществе возникали проблемы - не все сразу, как если бы это было требованием для того, чтобы быть частью церкви.

То, что стоит за этим свидетельством ранних христиан, описанных здесь в Деяниях 2, заключается в том, что они «были настолько связаны друг с другом, что, если кто-то из них оказывался в нужде, другие чувствовали, что не имеют право жить в роскоши, если только не откажутся от чего-то, чтобы восполнить эту нужду. Поэтому они продавали имущество и использовали деньги для восполнения потребностей бедняков в церкви» (Пайпер). Конечно, это хороший образец и для нас, в том, как мы рассматриваем и как используем то, что имеем. Христиане взяли на себя ответственность за восполнение нужд друг друга.

Здесь очень хорошо подходит образ семьи или дома.

**В: Как можно создать полноценное сообщество или здоровую семью, если не брать ответственность друг за друга?**

Ответ: Никак.

Мы с женой женаты два года, и было очень интересно видеть, как искренняя преданность влияет на рост отношений. Когда мы сталкиваемся с разными проблемами и продолжаем помогать друг другу, наши отношения становятся намного сильнее и гораздо глубже. Точно так же и с телом Христа. Посвященность имеет важное значение для роста и здоровья церкви. Подобная посвященность, по-видимому, является отличительной чертой ранней церкви, описанной здесь в Деяниях.

Поэтому, именно эта идея сообщества и ответственности лежит в основе нашего церковного завета здесь, в нашей церкви. В завете отражены, помимо всего прочего, два убеждения: во-первых, это убеждение, что для того, чтобы жить преданной христианской жизнью, нужно посвятить себя другим верующим. Это включает в себя участие в жизни церкви, то есть регулярное посещение собраний, участие финансами, участие в членских собраниях, молитва друг за друга, обличение, ободрение друг друга и т. д.

Второе убеждение, тесно связанное с первым, состоит в том, что мы не можем жить христианской жизнью и возрастать в нашей вере без помощи других. Поэтому цель этой церкви заключается в том, что, когда вы присоединяетесь к нам, вы видите себя частью духовной семьи и посвящаете себя духовному благополучию других, и они посвящают себя вам.

**С глубоким ощущением общности связано понятие Общины**. То, как оно используется в Писании, похоже, указывает на определенную группу, которая, возможно, была названа общиной. На самом деле это, скорее, относится к характеру их собраний ... Их совместная жизнь характеризовалась общностью (кайнония)

Это слово *община* или *общение* имеет более глубокий смысл, чем то, как мы обычно используем его сегодня - когда мы обсуждаем три столпа каждого хорошего баптистского общения: «Поесть, повеселиться и поговорить». Используемое здесь греческое слово не подразумевает поверхностное общение. Христианское общение - это нечто большее. Отношения, которые мы должны развивать с другими - это прежде всего духовные отношения.

Такие отношения формируют общность наших отношений со Христом и наше членство в Божьей семье. Об этом свидетельствует термин «общение»: общность во Христе. *Таким образом, во Христе наши отношения друг с другом пронизывают социально-экономические, возрастные, семейные и любые другие барьеры, и объединяют нас так, как это было бы невозможно вне тела Христова!*

Помимо преданности друг другу, которая была очевидна среди ранних христиан, есть ещё несколько моментов, помогающих понять ту общность, которая здесь описана.

**Вопрос: Во-первых, где, согласно стиху 46, проводились их встречи?**

Ответ: Двор храма. Важно отметить, что внутренний двор храма - это то место, где происходило учение и дискуссии о Боге. Мы уже отмечали, что Слово или учение апостолов занимало центральное место. Поэтому они не просто встречались на чашку кофе, чтобы «поболтать» друг с другом, а чтобы узнать о Боге.

**Вопрос: Во-вторых, как часто они встречались?**

Ответ: Регулярно. Эти встречи не были спонтанными. Они не были друг для друга просто знакомыми. Как мы уже отмечали, они были преданы друг другу, помогали друг другу в соответствии с нуждами. Вернемся к аналогии семьи. Семьи, где все хорошо, проводят время вместе. Точно так же регулярное общение, построенное на Писании и стремление к духовному благополучию друг друга, имеет важное значение для здоровой церкви.

Дон Уайни пишет в своей книге «*Духовные дисциплины Церкви*»: «Чтобы ребенок был здоров в эмоциональном плане, ему нужно общение и ободрение, которые может дать семья. Точно так же каждому ребенку Бога требуется общение и ободрение, для чего Бог и предназначил присутствие в церкви, чтобы человек был духовно здоровым».

В-третьих, обратите внимание на гостеприимство, проявляемое этими первыми христианами. Во второй половине стиха 46 говорится: «преломляя по домам хлеб, принимали пищу в веселии и простоте сердца ...» Итак, их общение было укоренено в учении Слова, но оно выходило за пределы храмового двора и входило в дома друг друга. Картина, которую мы видим, состоит в том, что верующие открывают свои дома, по сути - свою жизнь, другим верующим с целью назидания или укрепления веры друг друга. (в веселии ... веселии, которое проистекало из преданности Богу и как следствие друг другу).

Итак, когда мы призываем друг друга жить, угождая Богу и даже когда обличаем друг друга в грехе, если мы развиваем отношения друг с другом, мы делаем это не как дальние родственники, которые что-то слышали друг о друге, но на самом деле не знают друг друга. Это скорее напоминает то, как брат, заботливо разговаривает с братом.

В нашей церкви, помимо всего прочего, мы стараемся развивать общение определенным и конкретным образом:

 ♦ Небольшое угощения после служения. После служения люди могут встретиться и узнать друг друга. Чтобы иметь какие-то отношения с другими, нужно для начала познакомиться.

 ♦ Регулярное поклонение. Мы также делаем упор на то, что члены церкви регулярно посещают собрание как утром, так и вечером в воскресенье. На вечернем служении мы делимся просьбами и нуждами членов церкви и молимся друг за друга. Мы целенаправленно стараемся создать атмосферу доверия на вечерних собраниях, насколько это возможно, чтобы развивать духовную общность и отношения друг с другом. Эти собрания менее формальны, мы делимся молитвенными просьбами и свидетельствами о работе Духа Божьего в нашей жизни, молимся друг за друга. Поэтому я хотел бы вдохновить вас начать посещать эти служения, особенно если вы новичок и еще не начали регулярно посещать собрания по вечерам в воскресенье. Это поможет вам более близко узнать, чем живет эта поместная община.

 ♦ Ученичество и подотчетность. Мы ободряем ученичество и подотчетность один на один и в небольших группах, где члены церкви собираются вместе для изучения слова, вдохновения и укрепления друг друга в вере.

 ♦ Акцент на отношениях с другими людьми. И наконец, одна из вещей, которые я ценю больше всего в нашем пастырском персонале, - это их постоянное увещевание, чтобы мы были гостеприимными к другим членам этой общины, особенно к тем, кто не похож на нас. Другими словами, нас постоянно вдохновляют прилагать усилия, чтобы знакомиться с теми, кого мы не знаем, узнавать их поближе, учиться у них и вдохновлять их.

Вот некоторые практические примеры того, как некоторые люди делают это:

 ♦ Некоторые посещают курсы «Важность членства» по выходным дням, чтобы познакомиться с теми, кто скоро станет членами церкви.

 ♦ Один или два раза в месяц группы несемейных членов церкви приглашают тех, кого они не очень хорошо знают на воскресный обед.

 ♦ Некоторые из наших пресвитеров иногда приглашает к себе на чай тех христиан, которые могут плохо знать друг друга.

 ♦ Или даже такое простое дело, как после служения представиться тому человеку, который стоит один у двери, а не разговаривать только с теми людьми, которых вы, возможно, знаете.

Все это, сопровождаемое постоянным увещеванием с кафедры культивировать истинное христианское общение, делается для того, чтобы способствовать более глубоким, духовным отношениям между членами церкви.

Недавно я говорил с женщиной, которая в то время не посещала нашу церковь постоянно, но пришла на воскресное служение, и сказала то же самое, что и я сказал, когда первый раз пришел на собрание: было ощущение семьи. Чувствовалась взаимосвязанность людей и заинтересованность в других. Было единство, которое казалось уникальным. Это происходит не случайно, но подпитывается нашей преданностью регулярному и целенаправленному духовному общению с другими членами церкви.

Конечно, мы все грешники и делаем это несовершенно, но чувство уникальной христианской общности - это то, что мы надеемся ощутят посетители, когда придут в нашу церковь, и мы хотим культивировать такую атмосферу.

**Преломление хлеба (ст. 42).**

**Вопрос: Что означает преломление хлеба?**

Ответ: В стихе 42 это, по-видимому, относится к Вечере Господней или причастию. Мы уже говорили о том, что Христос объединяет нас вместе как христиан. Мы становимся членами Божьей семьи, когда мы приходим к вере в Христа, как говорится в Ефесянам 1. Каждый раз, когда мы собираемся вместе, чтобы принимать причастие, мы вспоминаем, что Христос сделал для нас, без чего наша общность была бы невозможна.

В каком-то смысле принятие причастия похоже на то, когда члены одной семьи собираются вместе, чтобы отпраздновать что-то общее. В причастии мы, как духовная семья, празднуем то, что у нас общее: Христос.

Именно поэтому мы особенно подчеркиваем, что членам церкви нужно принимать участие в причастии, которое мы проводим один раз в месяц. Вспоминая о Христе через причастие, мы вспоминаем, почему мы здесь и почему мы находимся в завете с другими. Другими словами, мы вспоминаем то, что по-настоящему делает нас семьей.

Если говорить более обобщённо, преломление хлеба может косвенно указывать на церковное установление **Крещения**. Хотя о нем нет особого упоминания здесь, но в других местах Писания совершенно ясно говорится, что наша общность включает в себя не только причастие, но и крещение верующих. Крещение и причастие - это два установления, которые Христос заповедал для церкви.

Может ли кто-нибудь вспомнить, где еще нам заповедано крестить верующих или пример крещения новых верующих?

У нас есть запись в *Иоанна 4: 2* о крещении Иисуса Его учеников. Христос повелел нам крестить новых учеников как часть Великого поручения (Мф. 28:19). В Деяниях есть пример Филиппа, который крестил эфиопского евнуха после его обращения к вере. Таким образом, крещение было, безусловно, важной частью жизни ранних церквей, и остается таковым и по сей день.

Вы заметите, что наша церковь регулярно проводит служения крещения. По сути, когда кто-то крестится в этой церкви, это является формальным признанием того, что человек отождествляет себя со Христом и семьей Бога. Когда он присоединяется к нашей церкви, мы, как община, принимаем этого человека как члена нашей поместной семьи и обязуемся делиться своей жизнью с этим человеком.

**Молитва (ст. 42).** Здесь также говорится, что они пребывали в молитве. Слово «пребывали» подразумевает сознательность этого действия; они хотели уделять молитве значительную часть своей совместной жизни. На прошлой неделе мы обсуждали важность разговора с Богом индивидуально, но молитва также должна быть частью нашей общей жизни.

Вот почему мы проводим 30-45 минут в воскресенье вечером, просто делясь нуждами и молясь друг за друга. Фактически, мы уделяем молитве столько же времени или больше, чем на все остальное во время собрания.

Если молитва должна занимать центральное место в нашей жизни, то вы можете задуматься, как это должно выглядеть. Вы можете столкнуться с разными способами молитвы в разных церквях. Я просто расскажу о связи между Словом и Молитвой. Они действительно взаимосвязаны.

Если Бог в основном говорит с нами через Слово, тогда понятно, что, если мы хотим соответствовать Божьей воле, мы должны искать в Писании направление для наших молитв. В своей книге «*Духовные дисциплины для христианской жизни*» Дон Уитни упоминает, что хороший способ практически улучшить нашу личную молитвенную жизнь – это позволить Писанию направлять наши молитвы. В нашей церкви мы считаем, что Писание должно также направлять и наши совместные молитвы**.**

Если вы внимательно вслушиваетесь в наши молитвы на служении (восхищение, исповедь, а затем и наша пастырская молитва), вы можете заметить, что они наполнены Писанием. Мы **восхваляем** Бога, основываясь на том, что Он открыл нам в Своем Слове в отношении самого себя. Мы **исповедуем** наши грехи, основываясь на том, что Бог открыл нам о нас самих в Своем Слове. Когда мы молимся за **других**, мы, как и Павел, молимся о том, чтобы Бог дал мудрость и прозрение и рассудительность тем, кто в ней нуждается.

Но идея состоит в том, что молитва имеет огромное значение для нашей совместной жизни, и она находит наиболее полное выражение, когда использует те самые слова, которые Бог так милостиво дал нам.

**Очевидная сила Духа (ст. 43).** На прошлом занятии мы отметили, что отличительной чертой христианина является присутствие Святого Духа. Это то, что отличает христиан от нехристиан. Согласно Деяниям, сила Святого Духа была свидетельством в их жизни как церкви. Здесь говорится, что многие чудеса и знамения совершались апостолами. То, как именно это проявляется (особые видимые дары), мы оставим для будущего обсуждения. Но ясно, что мы можем ожидать, что сила Духа будет присутствовать в церкви.

Нам действительно не нужно дополнительного доказательства действия Духа Божьего в церкви кроме плодов в нашей жизни. Например, мы видим силу Бога в нашем 1) спасении, 2) освящении, 3) восполнение нужд. Что отражает силу Духа больше, чем то, когда человек, который был мертв по своим преступлениям, приходит к духовной жизни? Или видеть, как Дух освящает нас и преображает нас все больше в образ Христа? Или видеть, как Бог восполняет все наши нужды и нужды других в нужное время?

Суть в том, что наша общая жизнь должны характеризоваться чудесной силой Духа. Очевидно, что так обстояли дела в Деяниях. Если мы верны обучению Божьей истине, мы будем испытывать присутствие Бога среди нас и увидим, как это отражается в наших жизнях.

**Спасаемые (стих 47).** «Господь же ежедневно прилагал спасаемых к Церкви». До этого момента, за исключением присутствия Духа, все, что мы обсуждали, было нашим откликом на Евангелие. Мы учим Слову, мы преданы друг другу, мы развиваем христианское общение, молимся, принимаем причастие.

В результате, в соответствии с Божьей волей, грешники обращаются к вере. Итак, в каком-то смысле, правильно, что Лука упоминает это последним, потому что обращение должно быть плодом учения Божьего Слова и сообщества, где есть посвящение, общение, молитва и плоды силы Духа.

Наша совместная жизнь, где есть любящая посвященность друг другу, и которая включает в себя учение, молитву и силу Духа, является мощным свидетельством истины Евангелия, и громко и убедительно говорит о любви Христа к неверующим. Поэтому неудивительно, что церковь, в которой все это есть, будет наполняться новообращенными, как это показано в Деяниях.

Обратите внимание, что в символе веры нашей церкви отражено то, что мы видим в Деяниях (напечатано в ваших распечатках)

«Мы считаем, что видимая Христова церковь - это собрание верующих, принявших крещение и связанных заветом веры и Евангельского общения; соблюдающих установления Христовы; находящихся под руководством Его законов; и применяющих дары, права и привилегии, данные им Его словом…»

**III. Meeting with God’s Семья: Три причины почему новообращённым христианам следует быть преданными поместной церкви**

Сегодня я хочу привести лишь несколько причин, по которым важно, чтобы все верующие, но особенно новые христиане были преданы поместной церкви:

 ♦ **Писание уделяет особое первостепенное внимание жизни в поместной церкви.** Как мы уже упоминали в Послании к Евреям 10:25, Бог призывает нас: «Не будем оставлять собрания своего, как есть у некоторых обычай; но будем увещевать [друг друга], и тем более, чем более усматриваете приближение дня оного». Если мы исповедуем христианство, мы должны регулярно посещать церковь. Опять же, используя семейную аналогию ... у нас, как людей, есть потребность быть частью семьи, и мы хотим иметь в ней полноценные отношения. Как христиане, мы отождествляем себя со Христом и для нас вполне естественно желание быть вместе с другими членами нашей новой духовной семьи. Желание общения с другими верующими является признаком нашей новой жизни и надежды во Христе.

 **♦ Поместная церковь - это то место, где плоды Духа и любовь к другим христианам используются и свидетельствуют о реальности нашего спасения.**

 Повсюду в Новом Завете, и особенно в евангелии от Иоанна, наше спасение рассматривается в свете любви, которую мы имеем к нашим братьям во Христе (т.е., другим верующим). Наша любовь друг к другу - это отличительная черта избранных Божьих. В Евангелии от Иоанна 13: 34-35 говорится: «Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, [так] и вы да любите друг друга.

 По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою». В рамках поместной церкви наиболее ярко проявляется наша любовь к Богу и друг к другу.

 Дополнительным преимуществом этой истины является то, что, когда мы, как индивидуумы, демонстрируем эти плоды с течением времени, церковь также помогает подтвердить наше спасение, что было бы невозможно, если бы мы были изолированы друг от друга и не участвовали в жизни других христиан.

**♦ Посещение церкви способствует духовному росту и защите от греха.** Если мы предоставлены сами себе, и изолированы от учения Божьего Слова, мы можем быстро забыть о том, что Бог призвал нас и впасть в заблуждение. В Послании к Ефесянам 4: 11-14 описывается значение Божьего слова для нашей зрелости и защите от всякого ветра учения. В нашем курсе «Важность членства», который вы проходите если хотите стать членом церкви, мы подчеркиваем, что отсутствие в теле церкви - это либо свидетельство греха, либо открытая дверь для греха. Приверженность поместной церкви может помочь, особенно новообращенным, более эффективно жить новой жизнью во Христе.

 Есть множество других важных причин для того, чтобы стать частью поместной церкви. Если вы не присоединились к нашей церкви, но собираетесь это сделать, эти причины очень четко изложены в курсе «Важность членства».

Есть вопросы перед тем, как мы закончим?

Это завершает наше занятие на сегодня, но я бы порекомендовал вам посмотреть на себя как на часть Божьей семьи и посвятить себя другим членам этой семьи. На следующей неделе нашей темой будет – Встреча с миром, где мы обсудим роль благовестия в христианской жизни.

Дополнительно:

\*\* Отображение Божьей Славы: *«Страницы Нового Завета полны примеров того, как ранние христиане организовывали жизнедеятельность в своих церквях. На его страницах мы видим, что было определенное время для встреч (Деян. 20: 7, Евр.10: 25), избрания (Деяния 1: 23-26, 6: 5- 6), служения (например, Фил.1: 1, Деяния 20:17, 28), дисциплины (IКор.5), подаяния (Рим.15: 26, I Коринфянам 16: 1-2), рекомендательных писем (Деян. 18:27, II Кор.3: 1), преподавания церковных установлений (Деяния 2:41, I Коринфянам 11: 23-26) и требований к членам церкви (Мф. 28:19, Деяния 2:47). Очевидно, что Бог дал нам в Своем Слове руководство по многим аспектам структуры совместной жизни церкви». -М. Девер*

\*\* При рассмотрении жизни ранней церкви важно отметить различие между церковным установлением и его применением. Возьмите, например, причастие: мы должны соблюдать его практику, так как об этом записано в Деяниях и ясно указано в других частях Писания. Однако особенности его проведения, например, где оно должно проводиться, могут меняться. В силу ряда причин, ранняя церковь проводила его в домах. Но это не значит, что мы не можем принимать причастие в здании. Они вероятно использовали своего рода ферментированный напиток для чаши, но это не означает, что для этого не подходит виноградный сок.