

**Семинар**

**Основы христианской жизни**

**Занятие 3: Слушать Бога**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Знакомство (небольшие классы, новые люди)**

**Молитва**

1. **Вступление**

Начнем сегодня с краткого повторения того, что мы узнали на первых двух занятиях. Поскольку мы изучаем основы христианской жизни, никогда не помешает напомнить себе о том, что мы уже рассмотрели, и посмотреть, куда мы движемся.

*Кто помнит тему первого занятия*? Мы «спасены Богом». Мы узнали, что вне Христа мы мертвы и рабы греха, и что спасение - это прежде всего действие Бога. Мы также обсудили, как осознание того, что Бог является автором и завершителем нашего спасения, должно смирять нас, давать большую уверенность в нашем спасении и, наконец, побуждать нас прославлять Его в своей жизни.

На прошлом занятии мы узнали, что Бог спасает нас для того, чтобы мы жили, угождая Ему и что Он дает нам способность для такой жизни, даруя новую природу, которая жива для Бога и мертва для греха.

Итак, сегодня мы начинаем рассматривать сферу общения с Богом. Сегодняшняя тема - «слушать Бога». Эта тема предполагает две основные истины, которые содержатся в ее названии:

1. Бог говорит

2. Мы слушаем

Я думаю, что важность этого занятия, особенно для новообращенного, заключается в том, чтобы помочь вам понять природу того, как Бог общается с вами. Очевидно, что мы, как христиане, хотим знать волю Бога для нашей жизни. Чтобы узнать ее, мы должны познакомиться с тем, как Он открыл Себя нам и что Он открыл нам - как о Себе, так и о жизни, к которой Он призывает нас, как христиан.

Чтобы помочь нам в этом, мы посмотрим Псалом 18.

Разве это не прекрасный псалом? Клайв Льюис писал об этом псалме: «Я считаю его величайшим из всех псалмов и одним из величайших лирических стихотворений».

**II. Стихи 2-7 (Творение восхваляет)**

Псалом 18 можно легко разделить на три отдельные части. Первый раздел включает стихи 2-7. Давайте вместе прочитаем эти шесть стихов?

*Итак, глядя на эти шесть стихов, как мы видим Бог говорит с нами?* Один из основополагающих способов, как Бог говорит с нами, - это через его творение. Псалмопевец утверждает: небеса провозглашают славу Божью. Поэтому он смотрит на небеса или небо. Он видит красоту, возможно, звезд или сияния заката, или восхода солнца, и он говорит, что это провозглашает славу Божью.

Обратите внимание на уникальные действия, приписываемые небесам: они вещают (стих 2) и, похоже, обладают крепкими голосовыми связками, потому что говорится, что нет места, где их голос не был бы слышен, даже до пределов вселенной. Другими словами, творение говорит громко и ясно, сообщая нечто всем жителям под небом.

*В: Что ж, если небеса, и я думаю, что в целом мы можем включать сюда все творение, говорят, о чем они говорят нам? Что именно небеса говорят нам?*

**Есть Творец.** Псалмопевец поднимает глаза и видит красоту небес, и это приводит его к одному выводу: есть создатель, и это дело его рук. На самом деле, мы знаем из Римлянам 1, что творение - это важный указатель на существование Бога, известный нам как естественное откровение. Это настолько важно, что в Послании к Римлянам 1:18-20 говорится, что из-за этого люди не имеют оправдания пред Богом: «*Ибо открывается гнев Божий с неба на всякое нечестие и неправду человеков, подавляющих истину неправдою. 19 Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им. 20 Ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны».*

Истина, которую Павел передает в этом отрывке, состоит в том, что одно лишь творение уже делает невозможным жить так, как будто нет Бога, а затем оправдывать это невежеством. У богослова Мэтью Генри есть отличные слова по этому поводу. Говоря о небесах, он пишет: «Все люди могут слышать, как эти природные бессмертные проповедники говорят с ними на своем языке о чудесных делах Бога».

Творение в этом смысле проповедует нам, так что у нас нет оправдания тому, что мы не знаем о Боге. К сожалению, нечестие человека не только привело к тому, что он не способен признать Творца, но что еще хуже, как Павел упоминает в стихе 23 Римлянам 1, оно привело его к поклонению творению. Несомненно, это может проявляться в разных формах - от поклонения солнцу и луне, до поклонения друг другу и самим себе.

В книге Джона Пайпера «Чему радуется Бог» есть глава под названием «Радость Бога в Его творении». Там он пишет: «Очевидно, что есть одно общее послание всего творения, которое должно быть передано людям, а именно, слава Божья. Не столько слава сотворения, но слава Божья». Он продолжает сравнивать славу творения со славой Божьей, говоря, что любить творение больше или вместо Творца - это все равно что быть влюбленным в свадьбу, а не в жену. С этим явно что-то не так.

Итак, через творение Бог говорит нам и рассказывает нам о том, что Он есть и что Он раскрыл Свою силу и характер через свое творение, и это является очевидным. Поэтому вместо того, чтобы поклоняться творению, мы должны быть подобны Давиду в Псалме 18, который смотрит на небо и признает его как проявление Божьей славы.

*Вопрос: Итак, что еще творение сообщает нам о Боге?*

Ответ: Ниже приведены лишь несколько примеров, когда Священные Писания связывают творение с качествами Бога:

**• Его сила** (Исаия 40: 25-26); 25 Кому же вы уподобите Меня и с кем сравните? говорит Святый.

26 Поднимите глаза ваши на высоту [небес] и посмотрите, кто сотворил их? Кто выводит воинство их счетом? Он всех их называет по имени: по множеству могущества и великой силе у Него ничто не выбывает.

**• Его мудрость** (Ис. 40:28); вечный Господь Бог, сотворивший концы земли, не утомляется и не изнемогает? разум Его неисследим.

**• Его любовь / сострадание / щедрость** к его творению (общая благодать, Пс. 144: 9, 15-16) и т. д.: «Благ Господь ко всем, и щедроты Его на всех делах Его.... Очи всех уповают на Тебя, и Ты даешь им пищу их в свое время; 16 открываешь руку Твою и насыщаешь все живущее по благоволению».

Бог говорит нам через творение и, прежде всего, Он говорит нам о том, что есть Творец. Когда мы замечаем и размышляем над тем, что мы видим в творении, оно говорит нам о том, каков Бог. Второй момент - не только явный, но и очевидный вывод, который важно отметить. Если творение говорит нам, что есть творец, то оно также говорит нам о том, что **мы - творение**. Мы не создали Небеса. Не наша мудрость и сила создали то, что мы видим в физическом мире. Мы знаем это. Бог сотворил это. Понимая это, мы вынуждены столкнуться с нашей зависимостью от Бога. Из наших собственных творческих способностей мы знаем, что то, что мы создаем, принадлежит нам, мы делаем с этим то, что нам захочется.

Даже если у нас нет всех деталей евангельского паззла, прочно закрепившееся в наших умах и сердцах понимание того, что мы творение, а не Творец, является шагом к пониманию того, что мы принадлежим не себе, а тому, кто нас создал. Признание нашего Творца и Его действий в творении может сыграть жизненно важную роль в том, чтобы мы имели правильный взгляд на то, кто мы есть на самом деле.

Мы получаем некое представление об этом из книги Иова в главах 38-42. После того, как Иов жалуется на свое положение, сомневается в Божьей справедливости и превозносит свою праведность перед Богом, Бог ставит Иова на место, и Бог делает это, напоминая Иову о чуде Его сотворения:

Иов 38: 4 "где был ты, когда Я полагал основания земли? Скажи, если знаешь.

5 Кто положил меру ей, если знаешь? или кто протягивал по ней вервь?

6 На чем утверждены основания ее, или кто положил краеугольный камень ее,

7 при общем ликовании утренних звезд, когда все сыны Божии восклицали от радости?

8 Кто затворил море воротами, когда оно исторглось, вышло как бы из чрева,

9 когда Я облака сделал одеждою его и мглу пеленами его,

10 и утвердил ему Мое определение, и поставил запоры и ворота,

11 и сказал: доселе дойдешь и не перейдешь, и здесь предел надменным волнам твоим?

И Бог продолжал .... Когда он закончил описывать сложность и красоту творения, Иов совершенно поменялся. Теперь он более полно понимал с Кем он говорил и кого обвинял в несправедливости, и его единственным ответом на это было смирение.

Чудо и великолепие творения, столь мощно описанные Самим Богом, вынудили Иова осознать, насколько он зависим от Бога и насколько несведущ о Божьих замыслах. Если Иов не может постигнуть замыслы Божьего творения, которые он может видеть своими глазами, как он может понять устройство Божьего правосудия, которого он не может видеть?

Творение открывает нам славу Божью и нашу собственную зависимость от Него.

*В: Что происходит, когда псалмопевцу открываются небеса? Каков его отклик на славу Бога в стихе 6?*

О: Он поклоняется / восхваляет Бога. Сам язык, который он использует, отражает его удивление и радость, которая полностью направлена на Бога.

Так что, когда вы будете в отпуске, наблюдая за великолепным закатом или смотря на огромный океан, и вы ощутите себя ничтожным и немощным, и удивитесь силе и величию Бога, и если это приведет вас к поклонению Богу ... то это будет надлежащим откликом на то, что Бог говорит вам через Его творение. Таков отклик псалмопевца в Псалме 18.

Подводя итог тому, что мы уже обсудили: фундаментальный способ, как Бог говорит с нами - это его творение. Как писал Хорейус Бонар в своем гимне «О любовь Божья, насколько сильна и истинна»: «Как широка и глубока чудесная любовь, о которой мы читаем в небе над нами, на земле внизу, в морях, которые вздымаются и ручьях, которые текут».

Божье творение раскрывает Его славу, Его силу, Его величие и нашу зависимость.

**III. Стихи 8-12 (Бог говорит к нам через свое слово)**

Бог не только говорит к нам через творение, он также говорит к нам через Его слово.

Мы это видим, обращаясь ко второй части Псалма, которая включает стихи 7-11. Давайте прочтем их вместе.

*В: Итак, согласно Давиду, как еще Бог говорит нам?*

О: Через Его закон

Как бы великолепно ни было естественное откровение, оно тем не менее является неполным по сравнению со словом Божьим. В частности, в Псалме 18 Давид говорит о Законе Господа и о том, что заповеди Ветхого Завета, божественный закон Божий дарован его народу. Интересно, что из книги Исход 31:18 мы знаем, что этот закон начался с записанного Божьего Слова, когда он дал Моисею десять заповедей и буквально написал их на каменных скрижалях.

Я думаю, что поучительно отметить, что в то время, когда Давид писал это, Христос, очевидно, еще не пришел на землю, Новый Завет еще не был написан, но мы видим здесь, что в Законе Бог раскрыл израильтянам Свой характер и Свою волю. Давид утверждает: а) что Бог говорит или открывает Себя нам через Его Слово, и б) что Его Слово совершенно.

Итак, в этом Псалме мы видим два основных способа, как Бог говорит к нам: через Его творение и Его Слово, в этом случае Слово — это Закон, который Давид описывает как совершенный. Часть этого совершенства заключается во влиянии для оживления души и дарования жизни.

Давайте посмотрим, как псалмопевец описывает слово Бога. В дополнение к совершенству, оно заслуживает доверия (стих 8), оно дает мудрость (против 8), оно верно (стих 8), она приносит радость сердцу и свет слепым очам (стих 9).

Почему оно действует таким образом? Потому что всеведущий Бог и наш создатель является автором этого слова, этого закона. Производные Божьего откровения через Его закон, такие как радость, просвещение и мудрость, являются доказательством их божественного происхождения.

Некоторые склонны пренебрегать Законом как чем-то несущественным из-за Христа. Евангелие - это благая весть об Иисусе, а Закон напрягает нас подобно тому как он напрягал фарисеев. Однако важно, чтобы христиане помнили о двух вещах в отношении Божьего откровения в Его законе:

Во-первых, Христос пришел не для того, чтобы нарушить закон, но исполнить его. Таким образом, он и по сей день являет нам Божью святость и то, как он хочет, чтобы мы жили. Из Евангелий мы знаем, что краткое изложение закона и пророков (Ветхого завета) заключается в том, чтобы любить Господа Бога нашего всем сердцем, душой и разумением и нашего ближнего как самого себя.

Итак, с одной стороны, мы знаем, что христианство — это не список правил: это можно, а это нельзя. С другой стороны, заповеди, найденные в слове Божьем, отражают Его совершенную святость, красоту Его нравственного характера и помогают нам знать, как мы призваны жить.

Во-вторых, закон также раскрывает наш собственный грех (Римлянам 7) и направляет нас к принятию Христа; единственного, кто исполнил закон. Он открывает нашу неспособность жить в полном соответствии с нравственным законом Бога и нашу потребность в Христе и его работе от нашего имени.

Продолжим читать наш отрывок ...

Божье откровение через Его Слово настолько ценно, что Давид сравнивает закон с золотом и серебром. (ст.11). Фактически, он говорит, что он превыше чистого золота. Мы знаем, что золото приносит достаток, много золота приносит богатство. По сути, Давид подразумевает, что Божьи таинства, законы и т. д. обогащают человека мудростью, радостью и истиной.

Есть несколько истин, которые следует учитывать при рассмотрении ценности Божьих законов ...

Во-первых, и, это самое главное, ценность Божьего Слова заключается в том, что оно дает нам более полное и более глубокое познание о Самом Боге. Мы видим это отчетливо в Притчах 2: 1-5: *“Сын мой! если ты примешь слова мои и сохранишь при себе заповеди мои, 2 так что ухо твое сделаешь внимательным к мудрости и наклонишь сердце твое к размышлению; 3 если будешь призывать знание и взывать к разуму; 4 если будешь искать его, как серебра, и отыскивать его, как сокровище, 5 то уразумеешь страх Господень и найдешь познание о Боге.”*

Согласно Притчам, способ обретения познания – это поиск Бога. Кроме того, поскольку законы Бога приводят нас к познанию о Нем, они также приносят дополнительную пользу.

*Вопрос: Что согласно стиху 12 производит закон Божий?*

Ответ: Он предупреждает нас и приносит нам большую награду.

Во-первых, мы предупреждены, а это означает, что послушание Божьим законам предусматривает, отчасти, защиту от зла. Недавно я перечитывал Притчи, и эта книга - отличный пример того, как следование Божьим путям, описанное в Его законе, удерживает нас от зла. Итак, Притчи - отличный помощник для нас, когда нам нужна какая-то практическая мудрость, о чем и говорит здесь Давид: именно слово Бога, выраженное через его закон, предупреждает и защищает нас.

Во-вторых, Давид говорит, что в соблюдении этого закона есть великая награда. Мы уже отметили, что он приносит нам познание о Боге. Из этого отрывка мы также видим, что он будет удерживать нас от зла, а также дает нам радость и мудрость в этой жизни. Но мы также знаем, что наша награда за повиновение Божьему слову не является окончательной в этой жизни, но будет таковой в следующей жизни, как Павел говорит нам, что “не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его.” (I Кор. 2:9).

Итак, возвращаясь немного назад, если Бог открывает нам Свою силу, мудрость и любовь (общую благодать), в общем, через творение, то Его слово, выраженное через Его закон, открывает нам Его моральный облик (святость) и то, как он хочет, чтобы мы жили.

Итог стихов 7-11 - Бог общается с нами непосредственно через Его Слово, богословы называют это особым откровением. Это способ, посредством которого Бог сообщает что-то определенное о Себе и его воле для нашей жизни.

Есть вопросы?

**IV.**  **Стихи 13-15 (Молитва о прощении и принятии)**

Наконец, давайте рассмотрим стихи 13-15. Давайте прочитаем их вместе ...

*В: Каков отклик псалмопевца на естественное откровение Бога в творении и Его прямое откровение через Его слово?*

О: Похоже, что это вызвало в нем своего рода самоанализ.

После размышления о славе Божьей, проявленной через Его творение и истину, раскрытую в Его Слове, Давид явно смирился. Он признает свое несовершенство и греховность, что ведет его к исповеди перед Богом и, наконец, к молитве о том, чтобы быть непорочным перед Богом. Затем обратите внимание, что псалмопевец заканчивает молитвой о том, чтобы его слова и помышления были угодны в очах Господа. Желание Давида - угодить Богу.

Я думаю, что даже в такой церкви, как наша, где слово Божье верно проповедуется, легко допустить, чтобы оно никак не повлияло на нас. Давид здесь подает отличный пример нам. Он не только уделяет время для размышления о Божьем откровении, но и дает ему влияет на себя таким образом, что оно ведет его к смирению и молитве о том, чтобы Бог изменил его. Итак, вопрос к нам: мы похожи на Давида? Уделяем ли мы время для размышления о Боге и о том, что Он сказал нам? И просим ли мы Его усердно использовать Его слово, чтобы изменить нас?

Над этим хорошо было бы поразмышлять на этой неделе, когда вы будете заниматься своими повседневными делами.

Прежде чем мы продолжим ... я хотел бы вкратце подчеркнуть богословие, которое подразумевает этот псалом (богословский взгляд):

1. Божья слава, величие, власть и правление очевидны всем через естественное откровение в творении. (стихи 2-7, см. Римлянам 1)

2. Писание - это непогрешимое и безошибочное особое откровение Бога, раскрывающее его праведные требования и оно дает жизнь тем, кто повинуется ему. (стихи 8-12)

3. Откликом человека на откровение Бога, будь то естественное или особое, должно быть смиренное покаяние и вера. (ст. 13-15).

Итак, в общем и целом, Псалом 18 является полезной основой для понимания того, как Бог говорит к нам, что он говорит нам и каков наш отклик на его откровение.

Есть вопросы?

**V.** 2 Тимофею 3: 14-16

Приоритет Божьего слова утверждается не только в Ветхом Завете, но и в Новом. До того, как Христос вознесся на Небеса, Он обещал своим ученикам, что Святой Дух будет послан, чтобы напомнить им обо всем, чему их учил Христос, а также Святой Дух откроет им истину о том, что они видели и слышали, когда были со Христом.

Богослов Уэйн Грудем пишет, что “у апостолов есть власть писать слова, которые являются словами Божьми, равными по статусу истине и авторитету слов Ветхого Завета. Они делают это, чтобы записывать, интерпретировать и применять к жизни верующих великие истины о жизни, смерти и воскресении Христа.” (2 Петра 3:16/I Тимофею 5:17-18)

В 2 Тимофею 3: 14-16 мы встречаем сильное новозаветное утверждение о приоритете Писания как способа, которым Бог говорит с нами. Это в ваших распечатках. Может кто-нибудь прочитать эти стихи вслух? *“А ты пребывай в том, чему научен и что тебе вверено, зная, кем ты научен. 15 Притом же ты из детства знаешь священные писания, которые могут умудрить тебя во спасение верою во Христа Иисуса. 16 Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, 17 да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен.”*

*В: Каков источник Писания? Откуда они взялись?*

О: Бог (стих 16, богодухновенны)

Слова Павла закрепляют истину о том, что Писание является основным способом, с помощью которого Бог говорит нам. Какая часть Писаний богодухновенна? Все писание, а не только Новый Завет. И не только наши любимые книги, но и даже сложные и непонятные части - все они богодухновенны и полезны для нашего возрастания в святости и благочестии. Они все рассказывают нам о Боге и о том, как мы должны жить, будучи Его детьми.

Например, мы никогда не сможем полностью понять глубину Божьего всевластия, если мы проигнорируем книгу Исход и то, как Бог вывел свой народ из Египта и обеспечил для них все необходимое. Мы не поймем его верность и справедливость, если будем игнорировать пророков. И что важно, мы никогда не поймем, как Ветхий Завет предвосхищает Христа и как Христос исполнил ветхозаветный закон, если мы проигнорируем первые пять книг Библии. Итак, если вы новообращённый христианин, вам, в частности, важно осознать, что все Божье Слово полезно для вас сегодня.

Вот почему проповедь в нашей церкви чередуется между Ветхим и Новым заветами в течение года и всегда воскресное собрание вечером посвящено той же теме, что и утреннее собрание, но из другого Завета. Это утверждает мысль о том, что все Священное Писание является богодухновенным и полезно для научения.

Согласно нашему отрывку, Библия является средством, которое Бог использует для достижения двух вещей: во-первых, он говорит, что она умудряет нас во спасение.

*Вопрос: Как вы думаете, что Павел имеет ввиду, когда говорит, что писание умудряет нас во спасение?*

Ответ: В нем содержится все, что нам нужно знать о том, как примириться с Богом.

Писание не предназначено в первую очередь для того, чтобы научить нас, как быть хорошими управителями своих финансов или помочь нам в трудных отношениях с кем-то. Но Писание направляет нас к Богу. Это «умудряет нас во спасение».

Во-вторых, мы также видим, что Писание готовит нас к любому доброму делу. Опять же Павел возвращает нас к этой концепции, что жизнь христианина должна характеризоваться добрыми делами. Мы видели это как одно из приложений в теме «спасен Богом», а также в «жизни, угодной Богу», и мы снова это видим здесь. Дело не только в том, что мы должны делать добрые дела. Нам было дано Слово Божье, и оно готовит нас ко всему, что мы делаем.

Рассматривая это, я думаю, важно отметить, насколько Библия практична для нашей жизни. Я часто слышу, как христиане говорят, что в наши дни людям нужны практические проповеди. Они похоже имеют ввиду, что нужен очень творческий подход к писанию, чтобы извлечь практическое применение.

Но Павел говорит, что Писание готовит нас к любому доброму делу, которое Бог призывает нас сделать. Но важнее всего, оно показывает, кто есть Бог, кто мы и как мы можем примириться с Ним. Благодаря этим знаниям оно дает нам жизнь, которая отражает надежду во Христе.

Так, например, Слово говорит нам, как вести себя будучи супругами или как воспитывать наших детей, как относиться к ближним, как поклоняться Богу, что значит жить честно и достойно, как христиане должны относиться друг к другу. Оно также может многое сказать о гневе, похоти, искушении, что должно мотивировать нас быть верными в работе, как быть по-настоящему смиренными, как правильно распоряжаться земными благословениями. И этот список можно еще долго продолжать ... Дело в том, что Бог отчетливо обращается к нам через свое слово и, зная его, мы имеем все, что нам нужно, чтобы не только справиться с жизненными трудностями, но и преодолевать их таким образом, чтобы прославлять Бога.

Поэтому, когда христиане говорят: «Бог говорил со мной во сне или в молитве и велел мне делать то-то и то ...», мы должны насторожиться. Возможно, что Бог решит обратиться к кому-то необычными средствами, но это не его МО (модус операнди – «образ действия»), и он никогда не скажет нам делать что-либо, противоречащее его воле, которая описана в Писании. Он решил явить себя в Своем слове, что имеет свое воплощение в личности и работе Христа. Итак, любое переживание и любое озарение истины, которое мы думаем, что мы получаем от Бога всегда нужно рассматривать сквозь призму Писания. Там Бог раскрыл Себя и Его конечную волю для нашей жизни, а именно быть святыми и непорочными перед Ним.

Есть вопросы?

**VI. Заключение**

Мы видели, что Бог открывает Себя нам через свое творение и, что более важно, через Его слово. Его творение показывает его величие, его силу и его знания. Творение раскрывает характер Бога, так же как печать большого пальца раскрывает личность человека. Однако слово Бога, его законы и таинства говорят нам, даруя нам жизнь, свет, предупреждения и награды. Они также являются неотъемлемой частью нашего спасения, учат и готовят нас для любого доброго дела.

Итак, как мы можем узнать Божью волю для нашей жизни? По сути, нам просто нужно прислушаться к тому, что он уже сказал нам. Это означает, что нам нужно изучать Библию, ежедневно читая и размышляя над ней, изучая ее вместе с другими христианами, добросовестно посещая общие собрания где звучит проповедь и учение Божьего слова, а затем, применяя ее молитвенно к нашей жизни.

Порекомендую две книги. Если вам интересно больше поразмышлять о том, какую роль и авторитет Писания должно занимать в нашей жизни, прочтите книгу Дж. Пакера, Фундаментализм и Слово Божье. Если вам нужна помощь в ежедневном плане размышления и применения Писания в своей жизни, попробуйте книгу Карсона For Love of God.

**На следующей неделе - Говорить с Богом.**