

**Cеминар**

**Основы христианской жизни**

**Занятие 2: Жизнь, угодная Богу**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Помолитесь**

**Обзор курса - две цели**

Если вы пропустили вводное занятие, семинар по Основам христианской жизни ставит перед собой задачу ответить на вопросы: «Что значит жить по-христиански?», «Каким образом Бог говорит со мной?», «Как я могу говорить с ним?», «Что такое церковь?», «Как мне донести до этого мира благую весть о Христе?». Вот практические темы, которые мы будем рассматривать в течение

следующих 6 занятий.

**I. Жизнь, угодная Богу: Вступление**

На прошлом занятии мы заложили основу для понимания чуда нашего спасения. Мы рассматривали наше состояние вне Христа, прежде всего в посланиях к Ефесянам и Титу. Мы обсуждали два образа - раб и труп. Мы увидели, что Бог, несмотря на наше беспомощное состояние, инициирует и завершает работу спасения: спасение - это действие Бога, от начала и до конца.

Сегодня мы с вами должны увидеть, что Бог спасает нас не для того, чтобы застраховать нас от чего-то и чтобы мы продолжали жить так, как нам заблагорассудится. Бог спасает нас ради своей славы. Это подводит нас к сегодняшней теме - что значит жить жизнью, которая угодна Богу. Это логическое продолжение наших попыток достичь основной цели этого семинара, и эта тема должна помочь заложить основу для следующих нескольких занятий, когда мы будем освещать вопросы общения с Богом, жизни в семье Божьей и нашей ориентации на евангелие в поступках**.**

**II. Жизнь угодная Богу: наше призвание**

На прошлом занятии мы упоминали о том, что Бог не спасает нас только для того, чтобы мы избавились от Его гнева, но он спасает нас, чтобы прославить свое имя. Итак, мы спасены от Божьего гнева, и мы спасены, чтобы прославить Бога. Поскольку мы рассматриваем, что значит жить в соответствии с Божьими уставами, полезно будет начать с того, чтобы поговорить о том, какой должна быть наша христианская жизнь.

На прошлом занятии мы говорили, что наша жизнь вне Христа отмечена эгоизмом, когда мы живем для себя, а не для Бога, враждебны по отношению к Нему и к другим людям. Но когда мы становимся христианами, все меняется. Мы читаем повсюду в Новом Завете, что мы спасены не только от праведного гнева Божьего, но мы также спасены, чтобы прославлять Бога и жить по-новому.

• I Петра 2: 9: «Но вы - род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет».

• Ефесянам 1: 4: «так как Он избрал нас в Нем прежде создания мира, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним в любви».

• Ефесянам 2:10: «Ибо мы - Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог предназначил нам исполнять».

Из этих трех стихов мы видим, что мы избраны, чтобы возвещать хвалу Богу, быть святыми и непорочными, и мы созданы для добрых дел. Тем не менее, мы сталкиваемся с проблемой: мы видели, как Библия описывает нас вне Христа в нашем естественном состоянии: рабы греха, мертвые по преступлениям нашим...

Итак, возникает вопрос ...

*В: Как же тогда мы можем жить в соответствии с нашим призванием и быть святыми, делать дела, которые приносят славу Богу, и воздавать ему хвалу? Как это возможно?*

О: Когда мы обращаемся к Богу, Он доводит до завершения начальное действие по нашему обновлению, проводя решительный разрыв с греховным образом жизни, о котором мы говорили на прошлом занятии:

• 1 Кор. 6:11, после напоминания христианам в Коринфе о прежней жизни, Павле пишет: “И такими были некоторые из вас; но омылись, но освятились, но оправдались именем Господа нашего Иисуса Христа и Духом Бога нашего.”

Эта истина позволяет Павлу написать в 2 Кор. 5:17: «Итак, кто во **Христе**, [тот] **новая** тварь; древнее прошло, теперь все **новое**». Итак, как христиане, мы больше не являемся рабами греха и больше не мертвы по отношению к тому, что Божье.

Благодаря крестному подвигу Христа и силе Святого Духа, Бог берет нас, ранее мертвых, и делает нас новыми творениями. Он не просто перевязывает наши раны, но вдыхает в нас новую жизнь.

И, как мы упоминали на прошлом занятии, мы можем быть уверены, что Бог завершит работу

спасения в нашей жизни. Помните, что это не мы, в конечном счете, своими силами делаем

себя святыми или освящаем самих себя. Но Бог, посредством завершенной работы Христа, через Святого Духа, действует в нас, чтобы завершить работу спасения в нашей жизни. (1 Фессалоникийцам 5: 23-24, Филиппийцам 1: 6, 2 Коринфянам 1: 21-22).

У нас, как у новых творений, есть «привилегированное обязательство» жить не так, как мы жили отдельно от Христа, но как те, кто был искуплен. Являясь членом нашей церкви, каждый раз, когда мы принимаем причастие, мы утверждаем это обязательство при чтении завета нашей церкви: «Посредством Божественной помощи мы будем стремиться жить надлежащим образом в мире, отвергая нечестие и мирские похоти, помня, что как мы были добровольно погребены в крещении и воскрешены из символической могилы, так теперь на нас возложена особая ответственность жить обновленной и святой жизнью».

**III. Жизнь угодная Богу: три характеристики новой жизни во Христе**

Мы должны отметить три характеристики нашей новой жизни во Христе, когда Бог преображает нас и запечатлевает нас Святым Духом. Они необходимы для понимания того, как мы можем жить, угождая Богу. Для этого мы рассмотрим пару отрывков в послании к Римлянам, которые я напечатал для вас в ваших распечатках.

**Новая природа / мышление, Римлянам 8: 5-8**

*В: Кто-нибудь прочтите пожалуйста эти 3 стиха?*

«Ибо живущие по плоти о плотском помышляют, а живущие по духу - о духовном. 6 Помышления плотские суть смерть, а помышления духовные - жизнь и мир, 7 потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут. 8 Посему живущие по плоти Богу угодить не могут».

*В: В чем основное отличие здесь между христианами и нехристианами?*

О: Когда Павел проводит различие между теми, кто живет по плоти или духу, он указывает на фундаментальную сущность, склонность или стремление человека. Мы знаем из других мест Писания (Галатам 5), что те, кто живет по греховной природе или по плоти, иными словами, те, кто контролируется грехом, проявляют дела плоти: прелюбодеяние, блуд, ссоры, зависть, гнев... некоторые из них мы упоминали на прошлом занятии.

На самом деле, прежде чем мы становимся христианами, мы поступаем таким образом, потому что наша природа еще не изменилась, и поэтому наше мышление или наши желания, и наши привязанности, ориентированы на греховную природу. Павел говорит в стихе 7, что греховные или недуховные помышления враждебны Богу и не подчиняются Богу, потому что не могут; они не могут этого сделать, у них нет для этого способности.

Но те, кто живет в соответствии с Духом, то есть те, кто спасен, пребывают в Святом Духе, имеют новую природу, теперь они поступают согласно совершенно другим помышлениям, тем, которые живы для Духа. Говоря иначе, мы теперь желаем и стремимся к тому, что Божье.

*В: Почему важно понимать новую природу, которую мы получили от Бога?*

О: Он не ставит перед нами задачи, которые мы не можем и/или не хотим выполнять. Он изменяет наши сердца так, что мы теперь хотим повиноваться Ему не просто из обязанности или страха, а из любви к Богу и Его заповедям. Мы от Духа, и теперь желаем того, чего желает Дух.

Это подводит нас ко второй характеристике нашей новой жизни во Христе ... благодаря тому, что нам дана новая природа и, как утверждает Ефесянам 2, мы «оживотворены со Христом», мы теперь…

**Мертвы для греха и освобождены от него - Римлянам 6:1-2, 6-7**

Принимая во внимание, что на прошлом занятии мы делали упор на том факте что вне Христа мы на самом деле являемся духовными трупами - мертвыми для того, что Божье и рабами греха, важно отметить, что к христианину не относится ни то, ни другое.

Вопрос: в ваших распечатках я привел несколько стихов из Римлянам 6. Может кто-нибудь прочесть их?

«Что же скажем? оставаться ли нам в грехе, чтобы умножилась благодать? Никак. 2 Мы умерли для греха: как же нам жить в нем? … 6 зная то, что ветхий наш человек распят с Ним, чтобы упразднено было тело греховное, дабы нам не быть уже рабами греху; 7 ибо умерший освободился от греха».

Мы могли бы долго рассматривать эти стихи, но сегодня остановимся на словах Павла о том, что, когда мы во Христе (каемся и верим), Его смерть применима к нам в том смысле, что, когда Он умер на кресте, наше старое я, наша греховная природа, были распяты с Ним. В результате, мы умерли для греха и больше не является тем ветхим человеком, который характеризуется, как мы обсуждали на прошлом занятии, - враждебностью по отношению к Богу и к другим. Так что жить во грехе – это значит полностью противоречить новой реальности духовной жизни, которая присутствует теперь внутри нас.

*В: Что является результатом смерти нашего ветхого человека?*

О: Мы были освобождены от нашего греха. (стих 7)

Итак, тогда как в нашей прежней жизни мы были мертвы для Бога, теперь мы живы для Бога и мертвы для греха. Следовательно, грех больше не является нашим хозяином, как когда-то. По существу, в нашем доме есть новый хозяин - Святой Дух, который пребывает в нас и запечатлевает нас до дня искупления (Еф.2: 14).

*В: Как вы думаете, Павел говорит здесь, что мы больше не искушаемы грехом и не грешим?*

О: Нет. На самом деле в Послании к Римлянам 7 Павел открыто говорит о своей собственной борьбе с грехом и о противостоянии между его духом и плотью, или между его ветхой греховной природой и его новой природой во Христе. В отрывке из послания к Римлянам, который мы только что смотрели, заметьте, что Павел спрашивает: «**Оставаться** ли нам в грехе?», а не «Можем ли мы согрешить?»

Здесь Павел передает истину о том, что как христиане мы умерли для греха в том смысле, что он больше не царствует в наших сердцах и не контролирует нас, как это когда-то было. Поэтому, хотя мы до сих пор совершаем грехи и боремся с различными искушениями, мы уже не живем во грехе, как мы жили когда-то, без Божественного обличения и раскаяния, не имея духовных плодов.

Это подводит нас к последнему аспекту нашей новой жизни, о котором мы упомянем сегодня ...

**Мы находимся в духовном противостоянии**.

Несмотря на то, что, когда мы становимся христианами, направление нашей жизни меняется, и мы становимся мертвыми для греха, существует напряжение между *нашим состоянием во Христе* - мертвы для греха и живы для Бога --- и *действием нашей плоти*, которая все еще искушаема грехом. Это то, что вы могли бы описать как «уже, но еще не» в отношении нашего освящения. Мы **уже** мертвы для греха и живы для Бога во Христе, что позволяет нам признать и преодолеть наш грех, но мы **еще не** полностью или окончательно освящены, что означает, что грех все еще присутствует в нашей жизни.

Итак, в нас есть конфликт между плотью и Духом. Павел описывает этот конфликт в Галатам 5: 17-18: «ибо плоть желает противного духу, а дух - противного плоти: они друг другу противятся, так что вы не то делаете, что хотели бы». Если до нашего обращения к Богу мы были рабами греха, то теперь мы видим грех в его истинном свете и с Божьей помощью боремся с ним.

Джон Пайпер замечательно описывает эту напряженность или конфликт: «Когда Павел говорит, что плоть распята, [он имеет в виду], что решающая битва свершилась и была выиграна Духом. Дух захватил столицу и сломил движение сопротивления. Плоть можно считать мертвой. Её участь определена. Но еще есть очаги сопротивления на окраинах. Партизаны плоти не желают сложить оружие, и с ними приходится сражаться ежедневно.»

Итак, война была выиграна. Если мы находимся во Христе, мы уже мертвы для греха и живы во Христе, но мы еще вынуждены сражаться. Каждое увещевание для христиан отказаться от греха - это призыв к нам стать на практике теми, кем мы уже являемся во Христе.

**IV. Жизнь угодная Богу: призыв к действию**

Мы упоминали ранее, что, когда мы приходим к вере, наша природа изменяется в том смысле, что наш образ мышления, наши чувства и желания устремляются на то, что Божье. Мы можем теперь видеть и понимать то, чего мы не могли видеть и понимать до Божьей спасительной работы в нашей жизни. Мы также отметили, что, в конечном итоге, именно Бог дает нам способность жить по Его установлениям и следовать за Ним, и что сам Бог совершает труд спасения от начала и до конца. Однако наша христианская жизнь не предназначена для того, чтобы мы были лишь зрителями. Мы призваны к действию.

Мне нравится, как Павел говорит в Филиппийцам 3:12: «но стремлюсь, не достигну ли я, как достиг меня Христос Иисус!» Павел знает, что именно Бог преображает его, но это приводит его не к пассивности в его христианской жизни, а к действию, чтобы достичь того, ради чего Христос достиг его.

Такое двойное мышление о нашей христианской жизни встречается в Писании повсюду. Сегодня мы рассмотрим три основные вещи, которое Писание призывает нас делать, как христиан, когда мы стремимся жить, угождая Богу. Откройте со мной **Колоссянам 3: 1-14. Кто-нибудь, прочитайте стихи 3: 1-4**

**Помышляйте о горнем**

Колоссянам 3: 1-4

В стихе 1 Павел дает общее увещевание искать горнего, буквально стремиться к тому что Божье. Но затем он делает три более конкретных наставления, которые составляют часть основы нашего занятия.

Интересно, что первое наставление, которое следует за общим призывом искать Бога, касается нашего мышления. Во втором стихе Павел говорит нам, чтобы мы сосредоточились на горнем, а не на земном. Другими словами, если мы хотим прожить жизнь, которая прославляет Бога, которая стремится к Нему и Его воле, мы должны развивать небесное или божественное мышление.

Поэтому недостаточно просто предполагать, что раз Бог дал нам новую природу и вместе с ней новое мышление, то теперь мы можем сидеть сложа руки и наблюдать за движением Духа. Нигде в Писании нам не говорится жить пассивно и бездействовать в нашей христианской жизни. Мы должны проявлять инициативу в том, чтобы перевести наш разум с недуховного образа мышления и желаний напитать нашу греховную природу, к размышлению и желанию Божьего.

В Послании к Ефесянам 3 Павел описывает этот процесс как обновление нашего разума. Когда мы раскаиваемся и верим, нам раз и навсегда дается новая природа и мышление, но мы должны постоянно обновлять наш разум, который еще склонен предаваться старым образам мышления и желаниям ветхого человека.

*В: Как мы можем начать помышлять о небесном?*

О: Здесь можно о многом сказать, но я скажу только о двух вещах: во-первых, мы должны прислушаться к совету Филиппийцам 4: 8, где говорится: «Наконец, братия мои, что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродетель и похвала, о том помышляйте.»

Часто лучшее лекарство от негативного, греховного мышления - это позитивное, духовное мышление. Иными словами, размышлять над Словом Божьим, над тем, что Он открыл о Себе и Своем замысле, о нас и о жизни, которую мы призваны прожить.

Во-вторых, мы должны прислушаться к совету в Филиппийцам 4: 9, где говорится: «Чему вы научились, что приняли и слышали и видели во мне, то исполняйте, - и Бог мира будет с вами». Итак, мы должны исполнять то, что говорит Слово Божье. Мы знаем, что послушание является доказательством того, что мы живем по вере, верим в Бога и надеемся на вечное наследство. Но мы также должны помнить о роли, которую послушание играет в преобразовании наших желаний. Это ответный процесс: по мере того, как мы повинуемся, мы подтверждаем подлинность своей веры, и в то же время наша вера укрепляется; наша надежда и уверенность в Боге становятся более крепкими.

Обратите внимание на стих 3. Основание для призыва Павла основано на истине, что во Христе они умерли для греха и сокрыты со Христом. Поэтому Павел говорит им жить в реальности Христа. Суть заключается в том, что вы мертвы для греха, живы для Христа, поэтому направьте ваши мысли на то, что отражает эту реальность.

Давайте двигаться дальше…

**Умертвить то, что относится к греховной природе**

Колоссянам 3: 5-9

*В: Что Павел говорит в стихе 5 касательно того, что эти христиане должны делать?*

О: Предать смерти все, что принадлежит их греховной природе

Итак, сначала Павел увещевает христиан помышлять о небесном, культивировать духовный настрой. Во-вторых, он призывает их умертвить плоть. Помните, что согласно Римлянам 6, мы уже мертвы для греха и распяли нашу ветхую природу на кресте со Христом, но Павел призывает христиан продолжать умертвлять те состояния и поступки, которые принадлежат их греховной природе. Мы должны на практике становиться тем, кем мы уже являемся во Христе: святыми и непорочными. Итак, чем больше мы очищаемся от греха, тем больше мы становимся подобными Христу.

Обратите внимание на всесторонний характер этого увещания. Павел говорит предать смерти **все**, что принадлежит греховной природе. Мы не должны подразделять грехи на категории и считать одни допустимыми, а другие нет. Все, что остаётся в нашей жизни не от Духа, несовместимо с нашей новой природой и с тем, кем мы являемся во Христе. Ничего не должно остаться.

В: Все это ведет нас к вопросу: что значит умертвить все, что принадлежит нашей греховной природе?

О: Я хочу выделить две вещи**:**

***Во-первых, это означает осознавать греховные состояния и действия в вашей жизни, которые не согласуются с тем, кем мы являемся во Христе,*** о чем Святой Дух через нашу совесть и Слово дает нам знать. Итак, первый этап в преодолении греховной природы состоит в том, чтобы определить те тенденции в мышлении и те духовные желания, которые ведут борьбу против святости и противоречат ей.

Для этого хорошо было бы взглянуть на отрывки из Писания, такие как Колоссянам 3 и Галатам 5, которые подчеркивают плотские состояния и действия, и проанализировать свою жизнь. Что из этого вы еще видите в своей жизни?

***Во-вторых, это означает, что вы должны активно стремиться избавиться*** от того, что вы обнаружили. Итак, после того, как вы опознали проявления плоти, самое лучшее, что вы можете сделать, это молиться Богу об освобождении от них, потому что, только благодаря Ему вы можете преодолеть грех. Но при этом делайте и то, о чем говорит Джон Стотт и **заморите ветхого человека** (то есть плоть) **голодом.**

*Вопрос: Как вы думаете, что значит заморить плоть голодом?*

О: Кормить греховную природу, которая все еще ведет войну против вашей новой природы, значит уступать греху. Единственная проблема заключается в том, что чем больше вы кормите плоть, тем голоднее она становится, так что вы никак не можете удовлетворить желание, которое производит грех. С другой стороны, уморить голодом греховную природу значит лишить ее того, что она хочет, а именно греха. В этом суть того, что Павел призывает нас сделать. Умертвите эти состояния, желания, действия, которые кормят ветхого человека.

Я думаю, что последнее, что следует отметить в связи с преданием смерти того, что принадлежит греховной природе, состоит в том, что, учитывая нашу склонность к возвращению к старым греховным тенденциям, это должно быть нашим ежедневным или непрерывным занятием. Это утверждение вторит тому, что Иисус говорит в Евангелии от Луки 9:23: «если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною». Поэтому мы должны каждый день отвергать грех безжалостно и бескомпромиссно.

По этой теме Джон Стотт пишет:

«Если нас постоянно беспокоят неугомонные грехи, это происходит потому, что мы либо никогда не раскаивались по-настоящему, либо не поддерживаем своего покаяния. Это подобно тому, как, пригвоздив старое естество к кресту, мы вновь и вновь с сожалением возвращаемся на место казни. Мы начинаем жалеть жертву, любить ее, жаждать ее освобождения, даже пытаемся снять ее с креста. Нам нужно научиться оставлять ее на кресте. Когда в голову приходят какие-нибудь ревнивые, гордые, злобные или нечистые мысли, их нужно немедленно вышвырнуть вон. Если начать их рассматривать, рассуждая, покоримся мы им или нет, - это провал. Мы объявили им войну; давайте не будем возобновлять переговоры. Мы решили этот вопрос раз и навсегда; не следует поднимать его снова. Мы распяли плоть; не будем же вынимать из нее гвозди» (Стотт Джон, BST Комментарий к Галатам, стр. 152)

Итак, умерщвление того, что принадлежит нашей греховной природе, означает следование за Христом на крест. В каком-то смысле мы должны вести себя как осужденный преступник и нести наш крест на место казни. Мы должны с Божьей помощью убедиться, что казнь состоится. Таким образом, образно выражаясь, наше самовольное и своенравное «я» распинается на кресте.

Наконец, давайте прочитаем стихи 12-14

**Облекитесь в христианские добродетели**

Колоссянам 3:12:14

До сих пор Павел вдохновлял христиан культивировать духовное мышление или тенденции, предать смерти все, что порождено греховной природой. Наконец, в стихе 12-15 Павел дает нам еще одно наставление. Опять же, обратите внимание, что мы призваны к действию: одеться в плоды Духа.

Мы могли бы потратить много времени на каждый из этих плодов Духа, каждый из которых резко контрастирует с делами плоти или греховной природой, описанными в стихах 5-9. Но есть один, которому Павел уделяет больше внимания, чем всем остальным.

*В: Какой плод самый лучший и почему?*

О: Любовь, потому что она связывает все другие добродетели вместе в совершенное единство.

По сути, Павел говорит, что любовь - это принцип или источник, из которого вытекают все другие добродетели. Если подумать, без любви все другие добродетели будут пустыми. Джон Гилл пишет: «Без этого (любви) все (что означает другие упомянутые достоинства) - ничто; они будут делаться лишь для показухи и внешне, лицемерно, если не будет в них любви; только из нее проистекают истинное сочувствие, настоящая доброта, смирение и кротость, терпение и сердечное прощение».

Итак, будучи христианами, одним из незаменимых предметов одежды, которые мы должны надевать, является любовь, если мы хотим искренне облечься в любую из других добродетелей.

*В: Но, как нам понять и применить такое абстрактное увещевание, как «облекитесь в любовь» или какие-либо другие добродетели?*

О: Опять же, много можно сказать, но мы остановимся на двух основных вещах:

**Во-первых**, почаще размышляйте о том, что добродетели, в которые мы должны одеться, - это все добродетели, которые Бог проявляет к нам в спасении: **сострадание** Божье и **доброта** к нам очевидны в том, что Он спасает нас, когда мы были такими беспомощными и враждовали с Ним. Филиппийцам 2 - просто замечательный отрывок, подчеркивающий смирение Христа, когда Он сошел, чтобы принять плоть и умереть. **Кротость** и **терпение** были очевидны в Божьем искупительном действии к нам и все еще очевидны, когда мы пытаемся следовать за Ним.

Итак, размышляйте о Евангелии и о том, что значит быть любимым Богом. Потому что все это - работа Божьей любви к нам во Христе Иисусе. Любовь Божья, как говорится в Титу 3, движет Богом в нашем спасении. Павел пишет в Послании к Галатам 2:20: «живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня». Любовь, как понимал Павел, была великой основой Евангелия.

***Во-вторых,*** когда вы больше понимаете то, как любовь Бога действует в нас, примените ту же самую любовь к ситуациям и отношениям, с которыми вы сталкиваетесь каждый день. Это, по сути, вывод, к которому ведет Иоанн.

В I Иоанна 3:16 он пишет: «Любовь познали мы в том, что Он положил за нас душу Свою: и мы должны полагать души свои за братьев». Основой для нашей способности любить других является то, что Христос сделал для нас. Итак, чтобы одеться в любовь, а затем и в другие добродетели, нужно сначала облечься в Евангелие.

И еще один последний момент, на прошлом занятии мы говорили о причине нашей объективной уверенности: работа Бога от нашего имени до основания мира. Но наша субъективная уверенность укрепляется, когда мы видим плоды Духа в нашей жизни. В частности, говорит Иоанн, наша способность любить других христиан, как возлюбил нас Христос, дает нам большую уверенность в нашем спасении. 1 Иоанна 3:14: «Мы знаем, что мы перешли из смерти в жизнь, потому что любим братьев [других христиан].»

***V. Заключение***

Мы еще многое могли бы сказать по теме «Жизнь, угодная Богу», но я надеюсь, что, по крайней мере, мы осознаем теперь, что именно Бог позволяет нам жить той жизнью, которая угодна Ему, но также и то, что мы, как христиане, призваны стремится к благочестию, и что мы можем это сделать посредством следующего:

• Культивированием богоугодного мышления.

• Умерщвлением всего, что принадлежит нашей греховной природе,

• Облечением в христианские добродетели, в частности в любовь.

**Для дальнейшего чтения:** Дж. Пакер, Следуй за Духом; Дж. Райл, Святость

**Молитва - На следующей неделе - Слушать Бога**